# رسائك ابن عربي

تاج التراجم والقسم الإلهي والأحدية وحلية الأبدال ورسائل أخرى

(0)



تحقيق وتقديم سعيد عبد الفتاح



#### تحقيق سعيد عبد الفتاح

## رسائل ابن عربي

تاج التراجم والقسم الإلهي والأحدية وحلية الأبدال ورسائل أخرى







## رسائل ابن عربي

### تاج التراجم والقسم الإلهي والأحدية وحلية الأبدال ورسائل أخرى

تحقيق وتقديم سعيد عبد الفتاح

الجلدالخامس



ص.ب. 113/5752

E-mail: arabdiffusion@hotmail.com www.alintishar.com بیروت-لبنان هاتف،۱۱۲۰۸-۹۱۱۸ هاکس،۹۹۱۱۸۰

## المحتويات

| ٩   | لإهداء لإهداء                  |
|-----|--------------------------------|
| ١.  | كشوفاتكشوفات                   |
| 11  | فتحفتح                         |
| ۱۳  | قدمة المحقققدمة المحقق         |
|     | كتاب تاج التراجم               |
| 19  | صٌ كتاب تاج التراجم ابن عربيمث |
| 4 £ | باب (١) ترجمةُ القَهر          |
| 77  | باب (۲) ترجمة ()               |
| ۲۸  | باب (٣) ترجمة الكبرياء         |
| ٣١  | باب (٤) ترجمة الفتح            |
| ٣٣  | باب (٥) ترجمة الإجابة          |
| 40  | پاب (٦) ترجمة التعریف          |
| ۲٦  | باب (۷) ترجمة الثبات           |
| ٣٧  | باب (۸) ترجمة العدُّل          |
| ۲۸  | باب (٩) ترجمة التعظيم          |
| ٤٠  | باب (١٠) ترجمة المِنَّة        |
| ٤١  | باب (۱۱) ترجمة الغيرة          |
| 23  | باب (۱۲) ترجمة الوجود          |
| 24  | باب (۱۳) ترجمة الجمع           |
| ٥٤  | باب (۱۶) ترجمة التقديس         |

#### المحتريات

| ٤٧ | باب (١٥) ترجمة الاستواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩ | باب (١٦) ترجمة الباطنباب (١٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥١ | باب (۱۷) ترجمة الرحمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۳٥ | باب (١٨) ترجمة الموعظة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٦ | باب (۱۹) ترجمة الأنائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٧ | باب (٢٠) ترجمة السيادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٨ | باب (۲۱) ترجمة الوهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦. | باب (٢٢) ترجمة النَّبِعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11 | باب (٢٣) ترجمة الكمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٣ | باب (٢٤) ترجمة الكثيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٥ | باب (٢٥) ترجمة الشريعة والحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٧ | باب (٢٦) ترجمة خبيئة دابن صائد،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٩ | باب (۲۷) ترجمة التقليب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۷۱ | باب (۲۸) ترجمة المشاورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٣ | باب (٢٩) ترجمة حمد الملك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۷٥ | باب (٣٠) ترجمة المفْفِرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٧ | باب (٣١) ترجمة الإخلاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٨ | باب (۳۲) ترجمة انبعاث نور الصّدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٨٠ | باب (٣٣) ترجمة الصفّ الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۱ | باب (٣٤) ترجمة الجمع والوجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۳ | باب (۳۵) ترجمة فتح الأبواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸٤ | باب (٣٦) ترجمة مالك التُلْك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸٦ | باب (٣٧) ترجمة الاشتراك بين النفس والروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸V | باب (۳۸) ترجمة القسمة المان ال |
| 49 | باب (۳۹) ترجمة السبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 91 | باب (٤٠) ترجمة الأقصى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۹۳ | باب (٤١) ترجمة أرض العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 90 | ياب (٤٢) ترجمة الأدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

#### المحتويات

| 97    | باب (٤٣) ترجمة البهائم                                 |
|-------|--------------------------------------------------------|
| 99    | باب (٤٤) ترجمة السُّمْر                                |
| 1 • ٢ | باب (٤٥) ترجمة إيَّاك أعني فاسمعي يا جارة              |
| ۱٠٤   | باب (٤٦) ترجمة الظُّلْمة والنور                        |
| ١٠٥   | باب (٤٧) ترجمة ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنتَهَىٰ ۞﴾ |
| ۲۰۱   | باب (٤٨) ترجمة العالم                                  |
| ۱۰۷   | باب (٤٩) ترجمة العناية                                 |
| ۱۰۸   | باب (٥٠) ترجمة القضاء                                  |
| ۱۰۹   | باب (٥١) ترجمة المِنَّة                                |
| 111   | باب (٥٢) ترجمة العبادة                                 |
| ۱۱۲   | باب (۵۳) ترجمة الغيب                                   |
| ۱۱۳   | باب (٤٥) ترجمة الوفاء                                  |
| 118   | باب (٥٥) ترجمة الفهوم                                  |
| 110   | باب (٥٦) ترجمة التوقيع                                 |
| 711   | باب (٥٧) ترجمة التسخير                                 |
| 117   | باب (٥٨) ترجمة السلب والتنزيه                          |
| ۱۱۸   | باب (٩٩) ترجمة القدرة                                  |
| 119   | باب (٦٠) ترجمة الذكر                                   |
| ١٢٠   | باب (٦١) ترجمة المحبة                                  |
| 171   | باب (٦٢) ترجمة الصرف                                   |
| 177   | باب (٦٣) ترجمة النوراني                                |
| 371   | باب (٦٤) ترجمة قدر القُرْب                             |
| 170   | باب (٦٥) ترجمة الاستفهام                               |
| 77    | باب (٦٦) ترجمة الجزاء                                  |
| 177   | باب (٦٧) ترجمة الهادي                                  |
| 11    | باب (٦٨) ترجمة الحجاب                                  |
| 79    | باب (٦٩) ترجمة معرفة الرداء                            |

#### المحتويات

|       | كتاب حلية الأبدال                     |
|-------|---------------------------------------|
| ۱۳۳   | نصُّ كتاب حلية الأبدالنسبنسب          |
| ١٣٥   | فصل                                   |
| 141   | فصل                                   |
| ۱۳۷   | فصل                                   |
| 144   | فصل في الصمت                          |
| 131   | فصل في المُزلة                        |
| 731   | فصل في الجوع                          |
| 180   | فصل في السُّهر                        |
| 184   | نهاية الكتاب                          |
|       | كتاب الوصايا                          |
| ١٥١   | تعث كتاب الوصايانص كتاب الوصايا       |
| , , , |                                       |
|       | كتاب القَسَمُ الإلهيّ                 |
| 109   | نصُ كتاب القَسَم الإلهيّ              |
| 171   | فصل                                   |
| 771   | فصل                                   |
| 371   | فصل                                   |
| 771   | فصل                                   |
| 177   | الباب الأول                           |
| ۱۷۲   | الباب الثاني                          |
| ۱۷۸   | الباب الثالث                          |
| ۱۸۰   | الباب الرابع                          |
| ۲۸۲   | الياب الخامس                          |
| ٥٨١   | الفصل الأول: في روحانية الباب الأول   |
| ١٨٧   | الفصل الثاني: في روحانية الباب الثاني |
| 1.4   | الفصا الغالث: في وحالة الباب الغالث   |

| 191          | الفصل الرابع: في روحانية الباب الرابع |
|--------------|---------------------------------------|
| 198          | الفصل الخامس: في روحانية الباب الخامس |
|              | •                                     |
|              | نصٌ كتاب الياء                        |
| 194          | نصُ كتاب والياء،                      |
| 7 • 7        | تتميم وتكملة                          |
| 4 • ٤        | نُبَذَّ من مناجاة الهو                |
| 7.7          | ومن مناجاة الأنا                      |
| 7.7          | ومن مناجاة الأن                       |
| 7.7          | ومن مناجاة الأنت:                     |
|              | كتاب الألف وهو الأحدية                |
|              | ·                                     |
| 711          | صور المخطوطات                         |
| ۲۱۳          | نصُ كتاب الألف وهو الأحدية            |
|              | كتاب أيَّام الشأن                     |
| <b>Y Y Y</b> | نص كتاب أيام الشأننص كتاب أيام الشأن  |
| 777          | حقيقة                                 |
| 377          | ىيان                                  |
| 777          | إفصاح                                 |
| 739          | تتميم                                 |
| 781          | تكملة                                 |
| Y 0 +        | لاحقة                                 |
|              | كتاب الفناء في المشاهدة               |
| Y 0 0        | نصُ كاب الفناء في المشاهدة            |
|              | علان اللاناة في الفيناجين             |

## ررؤمرو

إلى شيخي وتووتي سيوي اللإمام صلاح الوين التجاني الحسني الحسيني

سعيد عبد الفتاح



مَـن جَـنَـى، وَعَـلِـم أن الـحـق غَـفَـار غَــفـر لَـــه غَــفـر لَــه وَمـن لَـم يَـخـنِ، وَلَـم يَـخـلَـم أَنَّ الـحَـقُ عَــفُـارٌ فَـقـد جَـنـى وَمَـا دُمْـت فِـي رِحـلـة فَـمَـوْطِــن ليـس وطــن بـــمــوطــن

محيى الدين بن عربي

### مفتتح

تخيّل من لا يعرف أن الشريعة تخالف الحقيقة وهيهات لما تخيلوه. بل الحقيقة عين الشريعة جسم وروح فجسمها علم الأحكام، وروحها الحقيقة فما ثم إلاً شرع

محيى الدين بن عربي

## بسبالة التحزاتي

## مقدمة المحقق

واللَّهُمُّ إني أقدم إليك بين يدي كل نَفَسِ، ولمحةِ، ولحظةِ، وطرفةٍ يطرف بها أهل السموات، وأهل الأرض، وكل شيء هو في علمك كائن، أو قد كان. أقدم إليك بين يدي ذلك كله، وقبل ذلك كله، وبعد ذلك كله، ومع ذلك كله، وعند ذلك كله، وفي ذلك كله:

اللهم لك الحمد حمداً دائماً مع خلودك، ولك الحمد حمداً لا منتهى له دون مشيتك، ولك الحمد حمداً ملياً عند كل طرفة عين وتنفّس نَفس.. ملء ما علم، وعدد ما علم، وزنة ما علم». ثم واللهم صل على سيدنا محمد الفاتح لما أغلق، والخاتم لما سبق، ناصر الحق بالحق، والهادي إلى صراطك المستقيم، وعلى آله حق قدره ومقداره العظيم». صلاة فائقة جميع صلوات خلق الله، دائمة بدوام ملك الله، مضروبة في كل عدد في علم الله، بعدد كل ما في علم الله، وعرّفنا بها إياه، معرفة أبدية بمحض فضلك يا الله. ملء ما علم، وعدد ما علم، وزنة ما علم.

أمّا بعد

هذا هو «المجلد الخامس» من سلسلة الأعمال الكاملة من رسائل محيي الدين بن عربي. وقد أذن المولى سبحانه وتعالى أن تصل لأيدي القارئ في هذه الفترة الوجيزة، واضطلعت مؤسسة الانتشار العربي بطبعها، وسوف نوالي \_ إن شاء الله تعالى \_ استكمال ما قدر لنا من تحقيق وطبع هذه الرسائل تباعاً.

أمًّا عن هذا المجلد فإنه يحتوي على ثماني رسائل كتبت في فترات متفاوتة، ولكن ليست هذه القضية التي سنناقشها، وإنما المعنى عندنا أن هذه الأعمال كلها لابن عربي كتبت بالنور لا بالفكر العام. والفرق بينهما أن صاحب الفكر يظن ظناً، أمَّا صاحب النور الذوقي فإنه يكتب ما يُملى عليه من القلب. والقلب يأخذ من عند ربه. وكأنه يعاين الأمر

معاينة، ولكي يفهم هذا الكلام ذوقاً لا فكراً فإنه لا بد للقارئ أن ينظر إلى مطلب الحق لا مطلبه هو.

فمثلاً يقول ابن عربي إشارة:

(بالحق تجد الحق فلا تطلبه بك، فإنك ما تجد سواك أيها الطالب)(١).

فحين تطلب فمرادك الطالب في الحقيقة، وحين تنظر إلى مراده فتعمل له فإنه يطلبك ما دمت مع مراده.

ولعل هذه الإشارة تتضح حينما نورد هنا ما فعله نبي الله.

قال داود (عليه السلام):

\_ يا رب أين أطلبك؟

قال:

ـ يا داود، أنت من أول قدم فارقتني.

قال:

ـ يا رب وكيف؟

قال:

ـ لأنك جعلت الطلب منك إليّ، ولو جعلته مني إليك لوجدتني<sup>(٢)</sup>.

وهذا المعنى لا بد يشدنا إلى معرفة الفرق بين طلب العبد وطلب الرب، وماذا عسى للعبد أن يعمل حتى يطلبه ربه.

أقول: عليه بصدق توجهه إلى الله، فإن الله حين يريده يُشهده، والعبد حين يريد يحجبه، لأن الإرادة منك لا توصل إلا إليك. ولا توصّل إليّه إلاّ به.

فإن الطلب الحقيقي هو صدق التوجه إليه، لا لشيء ولكن لأنه يستحق منا العبودية فهو رب عظيم.

<sup>(</sup>١) انظر رسائل ابن عربي. هذا المجلد كتاب: (تاج التراجم) باب: ترجمة البهائم.

<sup>(</sup>٢) انظر: (حل الرموز ومفاتيح الكنوز) للعز بن عبد السلام المقدسي ص ٩.. وانظر أيضاً: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية بتحقيقنا طبعة دار الكتب المصرية ١٩/١.

فإرادة العبد تحجبه، وإرادة الرب توصله. فاجعل إرادتك إرادته. ولا يمكن أن يحدث ذلك إلا بحبه، ولا تستطيع أن تحبه حتى تكثر من ذكره، فقد قال الرسول الكريم:

(من أحب شيئاً أكثر من ذكره)

وقد يبلغك هذا الذكر الخير الكثير، في الظاهر والباطن دنيا وأخرى. وهذا العلم الغزير الذي يفيض به علينا سيدي محيي الدين بن عربي ثمرة من ثمرات ترك الإرادة لله. فإن تركها له منتهى العمل. يقول ابن عربى:

«اجعل قلبك مثل مكة يُجبى إليه ثمرات كل شيء رزقاً من لدن ربك. هذا من الشام، وهذا من مصر، وهذا من اليمن، وهذا من نجد. هذا من كذا، وهذا من كذا.

نعم هكذا وجد ظاهر الصورة. عطلها الحق في الحقيقة فقال: ﴿ رَزَقًا مِن لَدُنَا ﴾ لا من الجهات. ولكن أكثرهم لا يعلمون. نسبوها إلى الجهات وما ذكروا الحق فإذا جعلت قلبك مثل مكة تجبى إليه الثمرات حقائق الأسماء، وحقائق الأكوان فلا تقل هذا كون فلا أقبله. الكل من لدنه. وما بعثه إليك إلا لحقيقة فيك تطلبه وإن لم تشعر في الوقت صورة الكمال في العلم والعمل..ه(١).

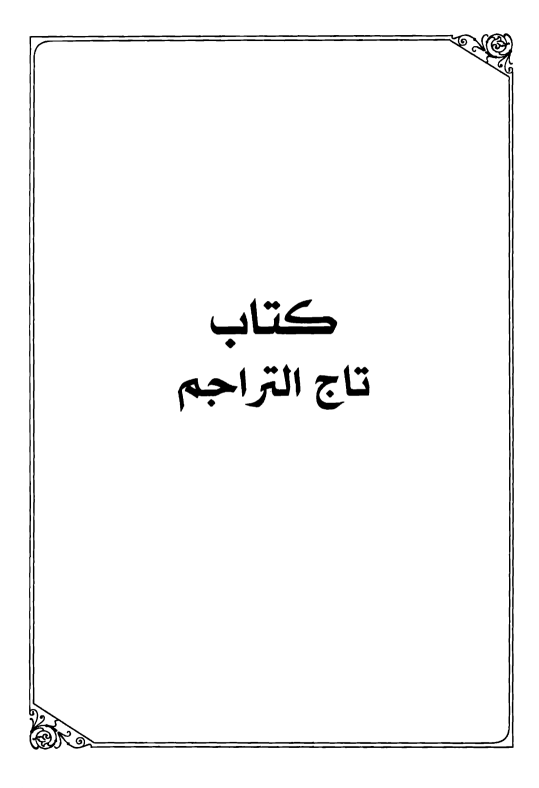
وحين يسلم القلب الوجهة له تعالى فإنه يملؤه النور اللازم له. فلا يقف معه فهم ولا شيء.

اقرأ هذه الرسائل، وادخل عليها بروحك لا بعقلك فقط. فإن دخلت عليها بعقلك فقط فإنك لن تقرأ إلاَّ نفسك. وإن دخلت عليها بروحك امتلاً قلبك نوراً، وعقلك حكمة، وازددت بصيرة على البصر والفكر. فلا تحر من نفسك من النور، واقنع بأن هناك إدراكاً أعلى للروح. فزكها بالذكر تعطك الكثير والكثير. وتجبى إليك ثمرات كل شيء رزقاً من لدنه تعالى.

المحقق سعيد عبد الفتاح

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب (تاج التراجم) من هذا المجلد. باب: ترجمة الأدب.







غلاف مخطوط تاج التراجم

## بسبالة الززاتي

## وصلى الله على النبي وآله وسلّم

الحمد لله ربّ العالمين، والعاقبة للمتّقين، ولا حول ولا قوّة إلاّ باللّه العليّ العظيم، وبه أستعين، وصلى اللّه على سيدنا محمد، وعلى آله وسلم.

اعلموا يا إخواننا من أصحاب الهمم والتَّرقِّي في الدرجات العُلَى.

وإيَّاكم أخاطب، ومعكم أتكلم على طريق التذكار والتَّنبيه، لا على طريق التعليم:

أن المنازلات (١) التي بين حقائق الأسماء .....

(١) المنازلة: في اللغة: بمعنى المنازلة في الحرب، دون النزول إلى الأرض لقول الشاعر: وعَلاَم أركبه إذا لم أنزل؟

أي: لِمَ أركبه إذا لم أقاتل عليه.

ويمكن أن تكون مفاعلة من النزول عن الأمر.

وفي الحديث: (نازلت ربي في كذا...).

أي: سألته مرة بعد مرة.

والنزيل بمعنى الضيف، لكن النزال بمعنى المنازلة. (أمّا عند الصوفية): فيقول ابن عربي: المنازلة: فعل فاعلين، وهي تنزّل من اثنين كل واحد يطلب الآخر، لينزل عليه أو به، فيجتمعان في الطريق في موضع معين فتسمى تلك منازلة لهذا الطلب.

وهذا النزول من العبد، على الحقيقة صعود. وإنما ستيناه نزولاً لكونه يطلب بذلك الصعود النزول بالحق.

قال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْمَدُ ٱلْكَائِرُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْمَمَلُ ٱلصَّدْلِحُ بَرْفَصُمْمُ﴾.

فهو البراق الذي يسري به إليه، وينزل به عليه.

وحَدُّ المنازلات: من العماء إلى الأرض، وما بينهما فمهما فارقت الصورة العماء، وفارقت الصورة الإنسانية الباطنة الأرض ثم التقتا فتلك المنازلة.

#### رسائل ابن عربی

الإلهية (١)، وبين الحقائق الإنسانية في الإنسان الكامل (٢) امرأة كان أو رجُلاً، تتعدد بتعدد الوجهات والأسماء. وما عدا هذا الصنف الإنساني فليس له هذا التعميم لعدم كمال الصورة فيه. فمنازلة الحق الإنسانية للطلب بالذلّة والافتقار وخلوّ محلّها عن الفكر، وهذا هو الاستعداد العزيز المطلوب الذي لم يقدر عليه أكثر العُقلاء، حتى أنكره بعضهم.

أعني: أنكر أن يكون له نتيجة. وأقرَّ بها بعضهم، وسمَّاها الفيض، والروح. لكن عجزوا عن التوصّل إليها لغلبة الفكر، وعدم استعمال العبادات المشروعة على ألسنة الأنبياء ﷺ.

وإن كانت لهم عبادات، ومناجاة، ورهبانية ابتدعوها غير أنها لم تقم على ساق التوحيد، ولا بناء صدق. فلهذا لم يشمّوا منه رائحة من الإلهيات. ولا كانت لهم منازلات خارجة عن

<sup>·</sup> فإن وصلت إلى العماء، أو جاءها الأمر إلى الأرض فذلك نزول لا منازلة.

والمحل الذي وقع فيه الاجتماع: منزل.

وتسمى هذه الحضرة التي منها يكون الخطاب الإلهي لمن شاء من عباده حضرة اللسن، ومنها كلّم الله تعالى موسى على الله الله يكل الله على مورة حاجته. ومن هذه الحضرة أعطى رسول الله على جوامع الكلم، فجمع له في هذه الحضرة صور العالم كلها فكان علم أسماء هذه الصور علم آدم على وأعيانها لسيدنا محمد على الدين أعطى الله سيدنا محمد على الذين أعطى الله سيدنا محمد على علم عين قال: (أعطيت علم الأولين والآخرين).

انظر: ابن منظور: لسان العرب مادة (ن زل)، ابن عربي: الفتوحات المكية، ٣٢٦/٥.

<sup>(</sup>١) (حقائق الأسماء الإلهية): هي تعيّنات الذات، فإن حقائق الأسماء الإلهية القائمة بالذات المقدّسة، المتعالية عن التغيّر والتبدّل ليست هي هذه الألفاظ المركبة من الحروف المفردة المتغيرة والمتبدّلة، والمختلفة باختلاف اللغات وتبدل تراكيبها وتغييرها، وإنما هذه الألفاظ هي أسماء تلك الأسماء ودلالات عليها، وتلك المعاني والحقائق القائمة بالذات فهي مدلولاتها ومعانيها. فإن حقيقة اسم (الله تعالى) إنما هو تجلّي الذات الأقدس وتعينه من حيث إنه واحد جامع لجميع التجلّيات والتعينات قائم بالذات. فلفظة «الله» كلمة عربية معناها عين معنى (خداي) بالفارسية وكلمة (تنكري) بالتركية متغيرة ومتبدلة، ومتحوّلة، وحقيقتها تجلٌ عن التغير والتبدّل.

انظر: القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الإلهية، بتحقيقنا ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٢) (الحقائق الإنسانية..) هي حضرة المعاني، وهي التعين الثاني والمعنى بكونها الحقائق الإنسانية الكمالية هي كون صورة الإنسان الكامل صورة لمعنى وحقيقة ذلك المعنى، وتلك الحقيقة هي حضرة الإلهية المسماة بالتعين الثاني فكان الإنسان الكامل هو مظهر التعين الثاني، والإنسان الأكمل هو مظهر التعين الأول المسمى حقيقة. الحقائق (وهو سيدنا محمد علي أما الكامل هو القطب.

انظر: القاشاني: المعجم، ٢٧/٢.

طور العقول. فإن الهمم تعلقت منهم بما في العالم العلوي، والعقل الأول<sup>(١)</sup>، والنفس الكلية<sup>(٢)</sup> والعقول من الأسرار واللطائف. فوكُلهم الله لما اعتقدوه، وربطهم بما قصدوه فحرموا السعادة الأبدية، والكشف، والمشاهدة، وخالص التوحيد. فلم يكن لهم تلك الهمّة القويّة، وصار الخطاب لهم من خلف وراء حجاب الكون فلم يسمعوا منه!

وكيف يسمعون منه وهم محجوبون بما اعتقدوه؟

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ ﴾ (٢) فعما دام الممخاطب

(١) (العقل الأول): هو أول جوهر، قَبِلَ الوجود من ربُّه، ولهذا يُسمى بالعقل، لأنه عقل عن ربه، وهو أول من عقل وقَبِلَ فيض وجوده. هكذا قال القاشاني.

أمّا الجيلي فقال: إن العقل الأول هو محل الشكل العلمي الإلهي في الوجود لأنه القلم الأعلى ثم ينزل منه العلم إلى اللوح المحفوظ، فهو إجمال اللّوح وتفصيله، بل هو تفصيل علم الإجمال الإلهي، واللّوح وهو محل تميّنه وتنزّله. ثم في العقل الأول من الأسرار الإلهية ما لا يسعه اللّوح، كما أن في العلم الإلهي ما لا يكون العقل الأول محلاً له. فالعلم الإلهي هو أمّ الكتاب، والعقل الأول هو الإمام المبين، واللّوح هو الكتاب المبين.

فاللّوح مأموم بالقلم، تابع له. والقلم الذي هو العقل الأول حاكم على اللّوح مفصّل للقضايا المجملة، في دواة العلم الإلهي المعبّر عنها بالنون.

والفرق بين العقل الأول، والعقل الكُلَّى، والعقل المعاش.

 أن (العقل الأول): هو نور علم إلهي ظهر في أول تنزّلاته التعيينية الخلقية، وهو أقرب الحقائق الخلقية إلى الحقائق الإلهية.

• أمّا (العقل الكُلّي): فهو القسطاس المستقيم، أي: ميزان العدل في قبة اللّوح. وهو المدركة النورية التي ظهر بها صور العلوم المودعة في العقل الأول.

• أمّا (العقل المعاش) هو النور الموزون بالقانون الفكري، فهو لا يدرك إلاّ بآلة الفكر، ثم إدراكه بوجه من وجوه العقل الكلّى فقط. لا طريق له إلى العقل الأول.

انظر القاشاني: معجم المصطلحات الصوفية، بتحقيقنا ٢٧/٢ه. عبد الكريم الجيلي: الإنسان الكامل ٢٧/٢.

(النفس الكلّية): يُستُونها: الزُّمرّدة. تسمية إشارية ويقول القاشاني: فلما تضاعفت فيها الإمكانيات من حيث العقل، الذي هو سبب وجودها من حيثية نفسها أيضاً سميت باسم جوهر، وُصِفَ باللون الممتزج بين الصفرة والسواد.

وانظر ما قيل في العقل الأول والعقل الكلّي.

انظر أيضاً القاشاني: رَسْح الزلال في شرَّح الألفاظ المتداولة بين أرباب الأذواق والأحوال، ص ١٣٠ بتحقيقنا بتحقيقنا. واصطلاحات الصوفية، بتحقيق د/كمال جعفر، ص ٥٥، وهامش السير والسلوك، بتحقيقنا ص ١١٤.

(٣) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية رقم (٥١).

#### رسائل ابن عربی

ينطلق عليه اسم البشر، ولم يتجرُّد عن بشريته، فإن الخطاب له على غير العين، ولمّا لم يكن في العالم فاعل على الحقيقة إلاّ الله، الذي له الاقتداء التام الكامل كان هو المخاطب، عباده المحجوبين وغير المحجوبين.

ويقع التفاضل في الطائفتين على حسب ما تعطيهم مقاماتهم ولهذا قال: ﴿ وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكِيلِمًا ﴾ (١).

إشارة إلى فضله على غيره بخطاب مخصوص على رفع الحجاب، لم يسمعه من ذلك المقام غيره. فإذا تبيّن لك أن المنازلات إنما تحصل بامتثال أمور الشرع على أتم الوجوه، وتجريد التوحيد، والدخول في الحضرات بأوصافك لا بأوصافه، والتلقّي منه بما يُناسب الصورة المقدّسة منك. فينبغى لك إن كنت عاقلاً أن تتجرّد لهذا الطلب على هذا الحد.

واعلم أن صاحب الكتاب كاليهودي والنصراني إذا وقى أمر كتابه الذي أُنزل عليه، قبل نشخِهِ بشرعنا، وتجرّد كما وصفه أهل طريقنا أدرك من هذه المنازلات والواردات ما شاء الله بخلاف من عبد عقله واتبع رأيه، وإن ركب أعظم المشقّات في ذلك؛ لأنهم اتخذوا قُربة ما لم يجعلها الله قربة. بل شرعوا ذلك على حسب ما تُعطيه حقيقة الذي يطلبون منه. أعني: من الوسائط الذين نصبوهم شركاء لله تعالى؛ كالكواكب وغيرها. فتوسلوا إليها بأذكار ودعوات تعطيها حقائقها حملتهم عليها العادات، وما ربط الله فيها من الحكم.

فمنهم: من عَبَدَ الملائكة، لما كانت عندهم أقرب إلى الله تعالى بمنزلة الوزراء من الملوك. فقاسوا فأخطأوا، وفكروا فما أصابوا. ولله في خلقه مكْرٌ خَفِيٌ، واستدراج لطيف.

قال الله تعالى: ﴿ زَيَّنَا لَمُمْ أَعْدَلَكُمْمُ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (٧).

وقال تعالى: ﴿وَمَكْرَنَا مَكَنَ اللَّهِ مُعْمَمُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿سَلَمْنَنْدُرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِ لَهُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينٌ ۞﴾(''). وقال تعالى: ﴿أَفَسَنَ ذُيِّنَ لَهُمُ سُوَّهُ عَمَلِهِ. فَرَهَاهُ حَسَنَا ۖ﴾('').

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (١٦٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية رقم (٤).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية رقم (٥٠).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآيتان رقم (١٨٢، ١٨٣).

<sup>(</sup>ه) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية رقم (A).

وقال تعالى: ﴿وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا﴾ (١٠).

وأودع الله أسراره في العالم العلوي والشفليّ. فالعالم كله رفيع، وليس بين حقائق العالم مفاضلة. فيُقال: هذا أشرف من هذا من جهة الحقائق والذوات. فالعالم كلّه رفيع بلا اتّضاع، وذلك أن كل حقيقة في العالم مربوطة بحقيقة الإلهية هي حافظته، فكله فاضل شريف رفيع بلا ضد.

فالشرف والاتضاع إنما هو إمّا العُرف، أو ما قرّره الشارع فمن هناك تقول شريف وأشرف، ووضيع وأوضع. فمن فهم ما أشرنا إليه استراح في العالم، وعرف أنه خير محض محسن لأنه صنعة الحكيم، لا شريك له. فعل ما ينبغي كما ينبغي لما ينبغي.

وأمّا صور تلقيات الموتحدين الخطابية، فهو أن تنبعث اللطيفة الإنسانية مجردة عن الفكر، طالبة ما لا تعلم ممن لا تعلم منه إلا نسبة الوجود إليه بتقييدها به. فإذا نزل هذا العقل بحضرة من الحضرات نزل إليه بحكم التدلّي، أو بَرَزَ له، أو ظهر له اسم من الأسماء الحسنى بما فيه من الأسرار، فيهبه بحسب تجريده، وصحة قصده، وعصمته في طريقه. فيرجع إلى عالم كونه عالماً بما ألقى إليه من علم ربّه بربّه، أو من علم ربه بضرب من كونه.

ثم ينزل نزولاً آخر. هكذا أبداً.

﴿وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُرِّ إِنْ أَنَيْعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ﴾ (٢). وهــو خــيــر الــبــشــر، وأكثرهم عقلاً، وأصحهم فكرة ورويَّة. فأين الفكر هنا. هيهات. تلِفَ أصحاب الأفكار، والقائلون باكتساب النبوة والولاية.

كيف لهم ذلك والنبوة والولاية مقامان وراء طور العقل؟ ليس للعقل فيهما كسب، بل هما اختصاصان من الله تعالى لمن شاء. وليس العجب عندي إلا من القائلين بهذا المذهب مع قولهم: إن العقل ليس بمادة ولا في مادة، وإنه مستحيل عليه الفكر. وإن له إقبالاً على موجده بطريق الذلة والعجز والافتقار للمواهب الإلهية وله إقبال بطريق العزة والسلطان، والإفادة على غيره، وهنا سِرٌ غاب عنهم. لو عرفوا كيفية تلقي العقل من الله تعالى المعارف التي عنده لرأوا أمراً عظيماً. فانظروا فقره إلى موجده فقراً ذاتياً.

#### واللَّه المؤيّد بالعصمة والفاتح باب الرحمة

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية رقم (١٠٤).

٢) القرآن الكريم، سورة الأحقاف، الآية رقم (٩).

## باب (١) ترجمةُ القَهر

قال العبد الفقير إلى الله تعالى:

من جهل مقامه سفهت أحلامه، ونُكَّست أعلامُه.

لطيفة: إذا كنت في مقام ما مغلوباً فانظر إلى من غَلَبَك. فإن كان غَلَبَك مثلُك فنفشه غَلَب، ولا تجده إلا كذا.

إشارة: ثُمَّ مقام يجب عليك فيه تعرف بذاتك من جهلك. كما قال عَلِيَهِ: (أنا سيد ولد آدم ولا فخر)(١). لأنه قصد التعريف.

لطيفة: عِزُك في أن تجهل، وإذا جهلت حقرت، وإذا حقرت غُلِبْتَ، فلا تنتصر.

إشارة: من استُهين مُنِعَ ما يكون لأهل الرفعة.

إشارة: إذا مُنِعْتَ فذاك عطاؤك، وإذا أُعطيت فذاك منعه، فاختر التَّرْكَ على الأُخْذِ.

لطيفة: الوجود منزلان.

والعمارة واحد.

فإن شئت قسمتها على السواء بين المنزلين.

وإن شئت رجحت.

<sup>(</sup>۱) حديث: (أنا سيد ولد آدم ولا فخر)، رواه مسلم وأبو داود عن أبي هريرة. ورواه أحمد والترمذي وابن ماجه عن أبي سعيد الخدري. بهذه الرواية وفيه زيادة. انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٠٣/١، حديث رقم (٦١٦).

لطيفة: العزيز من لا يُغلب، ما عجز العزيز على نُصْرَةِ من غُلِب ولا عن خُذْلان من غَلَب. ولكن لا بدّ من عالب ومغلوب، لأنه لا بدّ من حقّ وخَلْقِ.

لطيفة: ليست الإهانة إهانة الأشكال، وإنما الإهانة إهانة المتكبّر بالتكبّر، فإنه يحجبك عنه. فلا تُهن مثلك ولا من خُلق لأجلك. فإذا لم تقُم به إهانة موجود فما عندك إهانة، فلا تتوجّه عليك إهانة منه فإنها تطلب محلها. إذ التعشّق لا يصح إلا بين الأمثال وهو الدَّاعي إلى الحركة. وهو لا يُهين. لأن الإهانة لا تقوم به.

فإهانَتُكَ رجعت عليك وأَهانَتْك، وَمَنَعَتْكَ الخير الذي كان عندك، في الوقت الذي كانت إهانتُك على مثلك فانتقل الخير إليه بانتقال الإهانة.

ولا تقف مع الإهانة المعتادة فإن حكم العادة موضوعة، لها فرش مرفوعة.

إشارة: إنَّما هو عملك مردود عليك، فاجْن ما غرشت.

## باب (۲) ترجمة (.....)

إشارة: لو صعدت جبل (قاف)(١) لكُنتهُ.

فإذا كُنْتَهُ لم تَمِدْ(٢) أرضك.

فإذا لم تَمِدُ أرضُكَ ثبتت العمارة.

فإذا ثبتت تفرجت، وعُرفَ قَدْرُك؛ فشكرت.

لطيفة: كل ما وقع عندك فهو منه، وقد حجبك عنه فيه بنفسك، فله انظر، لا للحجاب.

لطيفة: انظر أدوات تركيبك الماسكة له!

هو الماسك ليست هي!

لطيفة: الرَّقائق منه في العروق منك موضع سريان الحياة فحافظ عليها، ففيها تشهده.

(١) جبل (ق): أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال:

خلق الله تعالى من وراء هذه الأرض بحراً محيطاً بها ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له وق، السماء الدنيا مترفرفة عليه، ثم خلق من وراء ذلك الجبل أرضاً مثل تلك الأراضي سبع مرات، ثم خلق من وراء ذلك بحراً محيطاً بها، ثم خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له وق، السماء الثانية مترفرفة عليه حتى عد سبع أرضين، وسبعة أبحر، وسبعة أجبل قال: وذلك قوله تعالى: ﴿وَالْبَحْرُ يُمُدُّمُ مِنْ بَعْدِهِ مَسْبَعَةُ أَجُحُرٍ ﴾.

وأخرج ابن المنذر، وابن مردويه، وأبو الشيخ، والحاكم عن عبد الله بن بريدة في قوله تعالى وق، قال: جبل من زمرد محيط بالدنيا عليه كتفا السماء.

وأخرج ابن أبي الدنيا في (العقوبات) وأبو الشيخ في (العظمة) عن ابن عباس قال: خلق الله جبلاً يقال له رق) محيط بالعالم وعروقه إلى الصخرة التي عليها الأرض.

انظر السيوطى: الدرّ المنثور، ٧/٨٨٥، سورة (ق).

<sup>(</sup>۲) من مادت: تميد إذا تحركت ومالت.

وفي الحديث: (لمّا خلق الله الأرض جعلت تميد فأرساها بالجبال).

انظر ابن منظور: لسان العرب، ٥/٥ ٤٣٠. مادة: (ميد).

إشارة: إذا خاطبك فلا تسمع خطابه إلاّ به، فإنه يغار أن يسمعه غيره. وما ثَمَّ غيرُهُ، فنزّهه.

لطيفة: انظر في قوله: أنا معك أين كنت(١).

توصيلاً لفهمك. ما له أينيّة. فإذا لم تكن له أينيّة فهو معك.

وإذا كانت الأينيّة فأنت معك لا هو، وأنت سِرّهُ فيشرهُ معك، وسرّه حفْظه فحفظه معك، وحفظُه ثمرةُ صفته فصفته معك، وصفتُه لا هي غيرهُ فهو معك.

فانظر ما بينك وبينه من الوسائط، إذا كنت في الأين، وانظر ما أقربك منه إذ لم تكن أينية.

إشارة: إذا ظهر لك بعد فنائك أبقاك بظهوره، لرؤيته. وحلَعَ عليك الخلع لأنك في حضرة مشاهدته. فكنت بلا كؤن لوجود خلعته عليك. فخلعته كرامة، وكرامة الكريم تُشبه الكريم. فمن ظهرت عليه الكرامة سكت عنها، ونطق بالكريم، فتوهم الأجنبي الاتحاد، وليس كذلك.

وإنما المحقق غيور على نفسه، أن ينطق بغير ربّه، وما كان منه. لأنه به مشغوف، وعليه ملهوف، وبه متلوف. فليُعذَر فقد عذره، فإنه أشهده ما ذهب بعقله في الذاهبين.

لطيفة: يا أيّها المنكر ما جاء به هذا المحقّق من ذهول عقله، ألم تذهل عقولكم عند وقوع أدنى حادث من حوادث كونه تعالى؟

أما لكم في ذلك معتبر؟! ما أسعد المجنونين به! هُمْ ضنائنهُ<sup>(؟)</sup>، لا يُعرفون.

 <sup>(</sup>١) انظر إلى الآيات في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُّرَ أَيْنَ مَا كُشُتُمْ ﴾ سورة الحديد، الآية رقم (٤).
 و﴿وَقَــالَ اللّٰهُ إِنِّي مَعَكُمُ لَهِنْ أَنْمَتُهُم الطَّكَاؤَة...﴾ سورة المائدة، الآية رقم (١٢) وغيرها.

 <sup>(</sup>٢) (ضنائن): هم الخصائص من الله تعالى (أي: أهل الخصوصية) الذين يضن بهم لنفاستهم عنده، وعلو شأنهم لديه كما في حديثه ﷺ: (إن لله ضنائن من خلقه البسهم النور الساطع).
 وقوله ﷺ: (إن لله ضنائن من خلقه يحييهم في عافية، ويميتهم في عافية).

انظر القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، ٧/٥٧، والحديث رواه ابن منظور في لسان العرب، أثناء الكلام عن مادة (ضنن) ومن هامشه أنه الصاغاني قال: هو من الأحاديث التي لا طرق لها. ومم هذا فإن معناه صحيح.

انظر: اللسان، ٢٦١٤/٣ (ضنن)، وأورده السيوطي في جامعه الصغير، وقال: رواه الطبراني في معجمه الكبير، وأبو نعيم في الحلية، عن ابن عمر في الكبير، وأبو نعيم في الحلية، عن ابن عمر في ال

انظر: الجامع الصغير، ١/٩٥/.

## باب (٣) ترجمة الكبرياء

لطيفة: تكبّر على من تكبّر على الله فهو تواضّعك.

ولا تتواضع تحت كبرياء المتكبّرين، وإن كنت تعلم أنه من الله، وإن الكبر صفتُه، ولكن للمحال حُكْم من أحكامه.

لطيفة: إذا رأيت متكبّراً فتواضع له، فإن حقيقته عبد فتُذكّره بتواضعك فترتاح التَّفْسُ إلى أصلها من حيث لا تشعر فيُحبُك.

فإذا أحبّك قرّبك، وإذا قرّبك اشتهى خدمتك، فأسمعه حقيقة بسياسة من حكاية، أو ضرّب مثلٍ في مسامرة ومنازعة حديث يجدها من نفسه فيقبل فتكون معلّمه فتنتقل رياسته إليك، وأنت متحقّق بالله، فتردّها إلى الله، فإن الله لا يأخذ إلاّ مِتن يعرفه لأن العارف يتأدب في العطاء.

إشارة: ليس التواضع تنكيس الرأس، ولا الخدمة، ولا القيام بحق كذا. كلَّ ذلك تملّق، وتمكّن في الرياسة وإنما التواضع استصحابك لمعرفتك باللَّه.

وإذا عرفت نفسك عرفت ربّك، وإذا عرفت ربك عرفت ما لك عنده، وما له عندك.

فأعطيته ما له، وطلبت منه ما لك. فإن أعطاك ما ليس لك اختباراً فردها عليه، أو اخرج بها في موضعها تقوى معرفتك.

لطيفة: أتعرف ما قال القائل، ولم تعرف من نطقه، ولا ما قال:

### 

وقول (ابن الجموح)(٢) لصنمه:

## إنَّــكَ لَــوْ كُــنْــتَ إِلــهــاً لَــمْ تَــكُــنْ أنْــتَ وَكَــنْــبٌ وَسْــطَ بِــفْــرِ فــي قــرنْ

تخيّلوا أن الألوهية فيمن عبدوه، فقضى الله حاجاتهم عند توجّههم إلى آلهتهم مكْراً بهم، واستدراجاً، وغيرة على الجناب الإلهي. إذ لولا توهمهم وجود الألوهية فيها ما عبدوها. والله نوّلهم وأعطاهم ما نووا في الدنيا. فلا تأمنوا مكر الله. ولما غفلوا عن معبودهم، ولم يتعلقوا به، وغاب سرّ توجههم إليه تمكن من العبث به، فكان في ذلك هداية قوم فاشكروا الله الذي دعاكم لما يُحييكم.

إشارة: ما تقول فيمن تواضع لمن لا يعقل تواضعه، ولا يتصور منه تكبر. هل يكون ذلك تواضعاً؟

<sup>(</sup>۱) هذا البيت قاله العباس بن مرداس بن أبي عامر السلمي، من مضر، أبو الهيثم. وهو شاعر فارس، من سادات قومه، وأمه الخنساء الشاعرة. أدرك الجاهلية والإسلام، وأسلم قبيل فتح مكة، وكان من المؤلفة قلوبهم ويدعى فارس القبيد وهو فرسه، وكان بدوياً قتحاً، لم يسكن مكة ولا المدينة، قإذا حضر الغزو مع النبي ﷺ لم يلبث أن يعود إلى منازل قومه، وكان ممن ذم الخمر وحرمها في الجاهلية. مات في خلافة عمر.

وهذا البيت مستوحى من المثل القائل:

وذل من بالت عبليه الشعبالب،

وأصله أن أعرابياً كان يأتي صنماً في بعض الصحارى فيسجد له، فأتاه يوماً فوجد ثعلباً يبول عليه.

<sup>(</sup>٢) (ابن الجموح) هو: عمرو بن الجموح بن زيد بن حرام بن كعب بن غنم بن كعب بن سلمة، وكان ابنه معاذ بن عمرو شهد العقبة، وبايع رسول الله على بها، وكان سيداً من سادات بني سلمة وكان قد اتخذ في داره صنماً، قبل أن يُسلم \_ من خشب \_ يقال له: (مناة) فلما أسلم فتيان بني سلمة معاذ بن جبل، ومعاذ بن عمرو بن الجموح مع فتيان مثلهم، كانوا يحضرون بالليل على صنمه فيحملونه ويطرحونه في بعض حفر بني سلمة في عذار الناس وفضلاتهم.

فلما أسلم وعلم ذلك سب صنمه وقال فيه ما قال. وهذه الأبيات مذكورة هنا، في سيرة ابن هشام. انظر ابن هشام: السيرة النبوية، ٢/١٠٤، قصة صنم عمرو بن الجموح.

#### رسائل ابن عربی

لأن التواضع ذلَّة تحت قهر المتكبّر في نفس المتواضع، وما ثَمَّ متكبر.

جواب: هذا المتواضع لهذا الصنف لم يتواضع له في نفسه. الكبرياء خلف حجاب العزّة، فهو يتذلل في نفسه لنفسه وهو لا يشعر. وأَنِفَ من ظله، واعتمد على عبادة الظلال.

## باب (٤) ترجمة الفتح

لطيفة: أنت الكون، والله المكوّن فتح الوجود بك، وأنت المفتاح للوجود، فأنت عنده. ولا يعلمك إلاّ الله.

إشارة: أتدري أول باب فتح الله بك باب نفسك.

فلمًا ظهرت استكبرت؛ فجوَّعك فافتقرت.

لطيفة: ما أعزّ طينة آدم، حيث نظر الحق إليها، وتولاًها بيديه.

فليس العجب من سعادة الإنسان، وإنما العجب من شقاوته.

إشارة: لو كانت النفخة واحدة لكان الشقاء يعم الجميع، أو السعادة. وإنما كانت نفختان كما كانت قبضتان.

لطيفة: انظر فإن النفخة الواحدة من النافخ تطفىء السراج، وتُشعل الحشيش، الذي فيه النار.

فَلِمَ ذلك؟! أَلِلْمَحَلُّ أَمْ للنفخة؟

لطيفة: الكون كون الحق، لا كون الإنسان.

والإنسان المفتاح لذلك الكون. فهو المفتاح، وبه يقع الفتح. وعند الفتح تخرج الأسماء إلى الإنسان فمنهم من يشقى بها، ومنهم من يسعد.

إشارة: المفاتيحُ مفتاحان، بأسنان، وبغير أسنان، فيا ليت شعري. الإنسان أيُّ مفتاح هو.

#### رسائل ابن عربی

إشارة: الإنسان مفتاح كون الوجود، وكون العبادات. به ظهر الأزل، وهو يفتح باب الأبد.

لطيفة: ازم المفتاح أيها الإنسان واهرب إلى الله يُسعدك سعادة الأبد.

قيل «لأبي يزيد»(١): اترك نفسك وتعال.

<sup>(</sup>۱) (أبو يزيد): طيفور بن عيسى بن سروشان، وكان جده سروشان مجوسياً فأسلم، وهم ثلاثة أخوة: آدم، وطيفور، وعليّ. وكلهم كانوا زهاداً، عباداً، أرباب أحوال، من أهل بسطام ومات سنة ٢٦١هـ.

كان يقول: قعدت ليلة في محرابي، فمددت رجلي. فهتف بي هاتف: من يجالس الملوك ينبغي أن يجالسهم بحسن الأدب.

انظر ترجمته في: السلمي: طبقات الصوفية، ٦٧. أبو نعيم: حلية الأولياء، ٣٣/١٠. الشعراني: الطبقات، ٨٩/١. ابن العماد: شذرات الطبقات، ٨٩/١. ابن كثير: البداية والنهاية، ٨٩/١.

## باب (٥) ترجمة الإجابة

إشارة: مَا ثَمَّ إِلاَّ عبدٌ وربُّ. فإليه تصعد وإليك ينزل. كما قال تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِبُ﴾(١) وينزل ربُّنا إلى السماء الدُّنيا.

لطيفة: هو منك كحبل الوريد فلا تنظر إلى سواه. فإنك إن نظرت إلى سواه لم تنظر إلا نفسك.ونفشك الحجاب عنه فلن تراه.

إشارة: من كان إلى الله طريقه لا يعرف الكون. فإن الكون لا يوصّل إليه. لأنه لو وصل إليه لكان حدّاً له، وليس بحدّ لشيء.

لطيفة: معرفة الحق وهبة، ولك التلقّي. فبينُك وبين الوهب مناسبة الكون.

فمن الحق تعرف الحق لا من الخلق.

وبالحق تعرف الخلق لا بكُ.

فالزم الحقّ للحقّ تجد الحقّ.

فلا تطلب الحق من الطُّرُق، فما ثَمَّ طريق إليه لارتفاع الارتباط بين الحدوث والقِدَم.

إشارة: انظر علمك بالحق من الحق، تجده غير متصوّر لك. فذلك هو العلم، وكل علم متصور لك فهو كون.

لطيفة: علم الحق لك ليس صورة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية رقم (١٠).

#### رسائل ابن عربی

فالحق في علمك لا يتصور، فإنه ليس بصورة. ولا يقبل الصورة. لكن يُعْلم، وعلمه ليس غيره وعلمه به عين علمه.

والعلم ليس المعلوم فإن الإنسان يعلم شيئاً، وليس هو ذلك الشيء.

والعلم أيضاً قد يكون المعلوم، فإن بالعلم يُعلم العلم فلا تُنكر أن العلم عين المعلوم. فقد أريتك.

## باب (٦) ترجمة التعريف

إشارة: من كان على أمر الحق لا يتقيَّد إلاَّ بالحق.

ومن لم يتقيد إلاّ بالحق كان كما قيل:

وَلَسوْ تَسسَالُ الأَيْسامُ مَسا اسْسمِسي مَسا دَرَتْ

وَأَيْسِنَ مَسكَسانِسِي مَسا عَسرَفْسنَ مَسكَسانِسي

لطيفة: كل طائفة اصطلحت على لُغة ولسان للتوصل فاجعل طائفتك معالم الحق. فافهم عنه واحفظ لسانه ولُغته.

إشارة: اجعل (متى) بينك وبين العالم الحق.

فإن سُئِلتَ عنها (بمتى، أجب بك.

وإن سُئِلتَ عنك به (متى) أجب بها.

إشارة: من قال: الزمان حركة الفلك.

فقد كانت أشياء ولا فلك.

ومن قال: الزمان مقارنة بين أمرين بـ (متي).

فلم يزل الزمان يصحب الأشياء.

فلا معارضة في الاصطلاح. فقد اجتمعت المذاهب. فقل للذّاهب فيما لا يعنيه لجهله، هو فيما يعنيه لعلمي، وهو لا يعلم.

## باب (٧) ترجمة الثبات

إشارة: العلم باللَّه مزلة القدم إلاّ من ثبته، أي: ثبته اللَّه. ولا ثبات إلاّ لأصحاب الحدود الموفين بالعهود، الموقنين بالوعد والوعيد.

إشارة: من طلبه بالفكر وقوة العقل لم يحصل من المعرفة بالحق على طائل.

كيف يطلب من يقبل المثل والنظير من لا مثل له ولا نظير؟! أفلح العقلاء إن اقتصروا على الوجود، ووقفوا مع السلب. ومن تجاوز منهم إلى الإثبات هلك. فإنك لا تُثبت له إلاً ما أنت عليه.

هذه مزلّة الأقدام فتحفَّظ، وأعنى معرفة الذَّات لا غيره.

لطيفة: واعلم أنه إذا وهبك من العلم به ما وهبك، فلا يهبُك حتى يُعدُّك لذلك؛ فيصطنعك لنفسه، فتقبل منه ما يلقى عليك من العلم به. فقد أعطى وجود القبول منك لمواهبه أمراً يربطك به، لولا ذلك لم تعرفه من حيث الوهب، ولا قبلت منه فالعلم بالله اختصاص غير مكسوب، فلا تتعنّى في طلب معرفته منك، واطلب الحق من الحق تجد الحق أقرب إليك منك كما قال.

## باب (۸) ترجمة العدُل

إشارة: الحق يجازي العبد بما يكون منه فاشكر نفسك أو لُمها.

لطيفة: للمَوَاطِن مُحُكمُ.

وفعلُ الحقُّ بحسب المواطِن فإنه حكيم.

لطيفة: ارحم من وافق الحق، ومن خالفه؛ رحمة له.

فإن ذلك قَسَمِه.

فإن الكافر إذا رَحِمَ المؤمن خفَّف اللَّه عنه.

وإذا رحم المؤمن الكافر وفَّى اللَّه له.

الكُلُّ خلقُ اللَّه، ومضاف إليه. فتعظيم خلقه تعظيمه فطوبي لمن رَحِمَ خلقه، ولا يلزم من رحمهم أن يُلقي إلى أعداء الله بالمودَّة.

ارحمهم من حيث لا يعلمون.

لطيفة: السعيد من نظر الحق في الخلق، لا من نظر قضاءه فيهم، وإن كان سعيداً، فهو دون ذلك.

قال بعض أثمتنا: من نظر الخلق بعين الحق رَحِمَهُم، ومن نظرهم بعين العلم مَقَتَهم.

إشارة: لله أمر، وإرادة، فانظر أيُّ الطريق أنجى لك فاسلك عليها.

إشارة: الرحمة من الله تتبع الرحماء حيث كانوا، وتتخلُّلهم وإن كانوا بين أطباق الثرى.

إشارة: لو سلُّط على الخلُّق، من اسمه القاهر، أدنى شيء لتلاشوا.

والمراد البقاء. والرَّحمة لها البقاء، فالرحمة تُبقيهم ولو كانوا في العذاب.

## باب (۹) ترجمة التعظيم

إشارة: إذا تجلَّت لقلبك العظمة، وقيَّدتك فلم تطرف فلا تتوقف عندها، واهرب إلى اللَّه تعالى فإنها تملكك.

إشارة: غلط من بقي له رسم عنده، عند تجلّي العظمة إلى قلبه، فيقيّده الأدب.

ذاك تجلى الحضور فيقول هي العظمة.

إشارة: لا يهولنّك مخلوق فمن هاله مخلوق أهلكه، ومن أهلكه مخلوق فليس للحق، ولا يرى الحق.

وكيف يرى الحق من حكم على قلبه غير الحق؟

لطيفة: احذر الحق فإنه تاركك مع من تقف عنده ولا يبالي.

فلا تقف إلاّ عند الحق، وبالحق.

لطيفة: المحامد تطلب الإنسان. والربوبية تطلب المحامد. والعالم يطلبون الربوبية.

ولو نظروا لرأوا الرحمن يطلبهم، والرحيم يسعدهم. فلما أعرضوا وُعِدوا بالجزاء للمحسن والمسيء.

فالسعيد: تذلُّل إلى الرحمن، وسأل التأييد، وافتقر.

والشقي: ضَلَّ في تيه شهواته، وأظلمت عليه أقطار مسالكه، فاستفزّه الشيطان، ولَحِقَ بالخسران المُبين.

وانفردت الخلاصة من عباد الله بهدايته فيسألون ثبوتها، والرسوخ فيها. لأن دار التكليف دار تعذر المقام فيها على الصفوة.

لأن الله تعالى جعلها طريقين، وجعلنا فريقين. كل طريق له فريق، فذا نعيم وذا حريق.

إشارة: اذكر اللَّه قبل أن تذكر نفسك، إيثاراً. فمن آثر الحق على نفسه آثره الحق.

إشارة: سَمِّهِ قبل أن تُسَمِّ نفسك. تُكتب في ديوان من تهمَّم بالحق تهمم به.

لطيفة: اطلب منه الإجابة إذا دعوته، فإنه لا يُجيب من لا يطلب منه الإجابة، وَلَوْ دعا، فإن دعاءه ك ولا دعاء».

## باب (١٠) ترجمة الِنَّة

إشارة: البساط للأدباء، والأسرار للأمناء.

لطيفة: القائمون بالبساط: طائفتان:

طائفة سلكت، فوصلت، فمن شرطها: الإطراق والأدب. فمن فاته واحد من هذين الشرطين فقد فاته آخر، فلم يصل.

وطائفة مُذِبت: أخذهم إليه ابتداء، فتولاًهم بنفسه، عناية. فلم يكن لغير الحق عليهم مِنَّة، فأدَّبهم كما قال عَلِيًلا: (إن اللَّه أَدَّبني فأحسن تأديبي)(١)

ولا يُنكرُ ما ذكرناه. فإن أهل الشنّة معترفون بالوهب والكسب.

فبالوهب: يوصِّل إلى معرفة ذاته.

وبالكسب: الوصول إلى معرفة وجوده.

فالواصلون إليه بالوهب أصحاب حياء، ووقوف عند حدود ورسوم.

## باب (١١) ترجمة الغيرة

إشارة: صديقان لا يجتمعان: صادق وصديق. يجتمع.

إشارة: أنت ثلاثة. والواصل إلى الحق منك واحد.

فإن وصل إليه بنفسه فتلك شبهة، وما وصل.

وإن وصل إليه به وصل. وهو عنده صحيح.

لطيفة: الحق: إذا رام الوصول إليه مَنْ رأى أوصافه عليه نبذه بالعراء.

قال تعالى: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ۞ ﴿ (١).

إشارة: إذا دعاك الحق إليه، فما يدعوك إلا وأوصافه عليك فتعرى منها بما دعاك إليه.

وادخل فإنه يهب لك ما ينفعك ويرفعك.

إشارة: لولا صفات الحق، التي أخذها الخلق وتحلُّوا بها قبل أن تُعيَّن لهم مواطنها، لرأيت الكل سعيداً.

لطيفة: كُلُّ من تنعَم إنما تنعَم بشاهده القائم بقلبه. وهو ما حصل من الحق عندك. وهو مُحْدِث مِثلك.

ولا يجوز التَّنَّعُم بالحق عند المشاهدة. لأن المشاهدة فناء ليس فيها لذَّة. وهو العليُّ الكبير.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الدخان، الآية رقم (٤٩).

## باب (۱۲) ترجمة الوجود

إشارة: لمَّا وكُّلك الحقُّ إلى نفْسِك ادَّعيت؛ فكلَّفك. فانظر فقد أعذرك.

لطيفة: شأن القِدَم والحدوث ضِدَّان، فإن سعِدْتَ فاشكر الله وإن شقيت فلم نفسك أدباً.

إشارة: ما دامت الدُّنيا موجودة فالتُّعب موجود في السعد. إلاَّ أنها دارُ السَّبْكِ والتخليص.

فأنت تدور في ستّة أيام، ويوم السابع هو يوم دخولك دار الأبد.

إشارة: لا يزول عنك مئزر الحذر ما دام الخطاب عليك.

فإذا ارتفع الخطاب، فانظر الخلعة التي خُلِعَت عليك أوجبت لك الأمن فأمن.

لطيفة: اشتغل بالحق في أيام الخلق، وهي ستة أيام.

ولو أدركك الجهد فلا تغتر. فإن الراحة أمامك في اليوم السابع.

لطيفة: كل من أحبك لك فاعتمد على محبّته، فإنه الحبُّ الصحيح.

وحُبُ اللَّه لخلقه بهذه المثابة أحبهم لهم لا لنفسه.

## باب (۱۳) ترجمة الجمع

لطيفة: قال الله تعالى: ﴿ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قُلْبٍ مُتَكَّبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ (١).

أليست هذه أسماءه تعالى؟

أليس المتصفون بها في النار؟

أليس النار محل الحجاب؟

أليس الحجاب عدم الرؤية؟

أليس عدم الرؤية هو الخُشران المبين؟

فما للإنسان لا يهرب إلى ربّه، ليجود عليه بمشاهدة نفسه الذليلة الفقيرة؟

ألا ترى الصادق ﷺ يقول: (وأعوذ بك منك)(٢).

وقال هأبو يزيد»<sup>(٣)</sup>:

قلت: يا رب بما أتقرَّبُ إليك؟

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية رقم (٣٥).

<sup>(</sup>٢) حديث: (وأعوذ بك منك). أورده العجلوني في كشف الخفاء، وقال: رواه الإمام مسلم والأربعة عن عائشة على عائشة على عائشة المنظمة المنطقة المنطقة على عائشة المنطقة المنطق

ونصُّ الحديث: (اللهم إنِّي أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك).

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ١٩٠/١، حديث رقم (٧١ه).

<sup>(</sup>٣) تقدمت ترجمته.

فقال: بما ليس لي.

قلت: وما ليس لك؟

قال: الذُّلَّة والافتقار.

إشارة: عليك بأمر الحقّ فاتّبِغه، ولا تَغْتَرُ بكونك لا ترى شيئاً إلاّ تحت تصريفه وحكم إرادته.

﴿ مَا مِن دَآتِمَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِيَنِهَا ﴾ (١). هذا لا ينجيك. والأخذ بأمر الحق يُنجيك لكن انظر ذلك عقداً وتصرف بالأمر.

إشارة: إذا رفع الحق عنك الأسماء بالحق فما رفعها. لأنه باسمه الرافع رفعها. فالاسم يصحبك، فلا تغب عن الحضور معه. فإنك بعينه لا تزال.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية رقم (٥٦).

## باب (۱٤) ترجمة التقديس

لطيفة: المعلوم غير علمك به. فإن طلبته لتعرفه فلن تراه، وإن طلبته لتراه فلن تعرفه. وليس من عَرَفَ عَلِمْ.

فالمعرفة حجاب عن العلم. فلهذا هي الطريق إليه.

والعلم كشف للمعرفة.

فالعلم والمعرفة حجاب عليه.

لطيفة: من كانت همَّتُه جمع المعارف والعلوم فقد شهد على نفسه بالبَّخل، وجمع فأوعى، ولا تجده إلا الكُرّماء من عباده.

إشارة: الحُجُبُ المانعة من إدراك الحق عظيمة، وأعظمها العلم. فإنك تقول: قد حصّلت.

«هرقل»(١): كان عنده العلم بالنبوّة لا الإيمان فما نفعه!

اليهود: علموا أن محمداً رسول الله ﷺ حقّاً ما نفعهم. ﴿وَيَعَمَدُوا بِهَا وَاسْتَقَنَنْهَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) هرقل: ملك الروم في زمن النبي ﷺ وقد أرسل إليه ﷺ دحية بن خليفة الكلبي بكتابه وفيه (بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم سلام على من اتبع الهدى أتا بعد: فاسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين....) وجرى منه أن جمع أساقفة الروم وقال: (يا معشر الروم إني جاءني كتاب أحمد وإنه والله النبي الذي كنا ننتظر، ومجمل ذكره في كتابنا نعرفه) فابتدروا أبواب الدسكرة فخافهم وقال ردوهم....

انظر ابن كثير: البداية والنهاية، ٣٦٤/٣. الذهبي: سير أعلام النبلاء، ١٠٧/١، ٥٠٣/٠.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية رقم (١٤).

إبليس: علم ما يستحق أمر الله تعالى من الامتثال لكن ما امتثل، حُرِمَ التوفيق. فلا تغترُ بالعلم.

العلم يطرد الجهل، لا يجلب السعادة. فأصحبه الإيمان يكن نوراً على نور.

أتعرف لما هو العلم أعظم حجاب؟

لأنه يطلب أن يرى المعلوم على حدٌّ علمه.

وما كُلّ معلوم يتصوّر هذا الطلب عليه.

من لم يدّع العلم بالحق، وعجز، وافتقر، آمن بالحق في كل مقام يراه.

وقد جاء الحديث الصحيح بذلك. فانظر ما أشرنا إليه في هذه اللمع الأفقية.

إشارة: اعرف مواطن الآخرة في الدنيا قبل الوصول إليها، فإن للحق غداً تجليات متغايرة بحسب المواطن فالزم الإيمان، ولا تنكر. ولكن اسكت إن لم تقر.

## باب (١٥) ترجمة الاستواء

لطيفة: عيسى روح الله، وكلمته، والرسل خلفاء الله في الأرض. فهم موضع نظر الحق، ومحل المعرفة، وأصحاب الولاية فاعرف قدرك.

لطيفة: من جهل قدر الحق عارفاً بجهله فهو المقرّب ومن لم يعترف بجهله فهو المُبْعد هكذا المعاملة.

لطيفة: الولي: إذا كان وارثاً لسيدنا محمد ﷺ أُنشىء له من علمه رفرفاً وبُراقاً يستوي عليه في الدّار الآخرة.

وإذا وَرِث نبيّاً من الأنبياء اللَّهِ أُنشىء له من عمله بحسب ذلك المقام مركباً يستوي عليه.

لطيفة: صُدُورُ المجالس حيث كان أميرُها، فلا تخص موضعاً دون غيره.

إشارة: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ (١).

فإنه القائم على كل شيء القائم به كل شيء.

لطيفة: الأولياء إذا طلبوا الحق بالحق، فإنما هو انتقال من اسم إلى اسم باسم. ومن حالِ إلى حالِ بحال. ﴿يَوْمَ نَتَشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّخَيْنِ وَقْدًا ۞﴾(٢).

مُشِروا من الاسم الذي يَتَّقُونه، إلى اسم الذي يلطف بهم، ويرحمهم.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (٤).

٢) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٨٥).

ولا تنظر إلى قول (أبي يزيد) لمَّا سمع هذه الآية قال: يا عجباً! كيف يحشر إليه من هو جليسه؟!

المتقي جليس الظاهر(١)، والآمن جليس الرحمن(٢).

<sup>(</sup>١) أي جليس الاسم الظاهر في كل شيء.

<sup>(</sup>٢) الاسم الرحمن الذي سبقت به الرحمة.

## باب (١٦) ترجمة الباطن

إشارة: الحقُّ سبحانه هو الباطن، فلا يظهر لشيء. لو ظهر للشيء لأحرقت الشُبُحات ما أدركه البصر<sup>(١)</sup>.

وهو الحافظ للأشياء فلا يظهر لها.

إشارة: إن سُئلت من الظاهر الذي لا يعرف، والباطن الذي لا يُجهل؟

فقل: هو الحق.

لطيفة: للحق ظهوران في العالم يفني به، ويبقى. فالعالم بين فناء وبقاء.

لطيفة: العالم كله من حيث الذَّات واحد. فله البقاء والفناء في صور العالم وأشكاله.

 <sup>(</sup>١) انظر في حديث النبي ﷺ: (إن لله سبعين ألف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لأحرقت شبحات وجهه ما امتد إليه بصره من خلقه).

وفيه أيضاً من حديث أنس قال: قال رسول الله ﷺ لجبريل: (هل ترى ربك؟ قال: إن بيني وبينه سبعين حجاباً من نور).

وفي الطبراني: من حديث سهل بن سعد في الله تعالى الله تعالى سبعين ألف حجاب من نور وكلمة). ولمسلم من حديث أبي موسى في : (حجاب النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه). ولابن ماجه: (شيء أدركه بصره).

انظر هامش: منارات السائرين، بتحقيقنا، وانظر كتاب العظمة، لابي الشيخ الأصبهاني باب (ذكر حجب ربنا تبارك وتعالى)، وانظر هامش كتاب السير والسلوك إلى ملك الملوك، قاسم الخاني بتحقيقنا ص ١٢١.

لطيفة: لا تصعُ المعرفة بالله لأحد حتى يتعرّف إليه، ويعرفه بظهوره فببصره من القلب عين اليقين، بنور اليقين.

وقد قال ﷺ مُخْبراً عن الله: (ما وسعني أرضي ولا سمائي، ووسعني قلب عبدي)(١).

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ١٩٥/٢ حديث رقم (٢٢٥٦). د/سعاد الحكيم: المعجم الصوفي، ٥٠/١٢٦٥. القاشاني: رشح الزلال، هامش ص ٧١ بتحقيقنا. السيوطي: جامع الأحاديث، ٤٤٤/٢ حديث رقم (٩ ـ ٦). وفي الجامع الصغير، قال: حديث ضعيف ١٩٥/١.

<sup>(</sup>۱) حديث: (ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن). قال العجلوني في كشف الخفاء أن شيخه السخاوي قال في المقاصد الحسنة: ذكره الغزالي في الإحياء، ١٥/٣. وقال مخرجه الحافظ العراقي: لم أز له أصلاً. وكذلك ابن تيمية: وهو مذكور في الإسرائيليات وليس له إسناد معروف عن النبي ﷺ. وأخرجه وأحمد بن زاهد، عن ووهب بن منبه قال: إن الله فتح السموات لحزقيل حتى نظر إلى العرش. فقال حزقيل: سبحانك ما أعظمك يا رب، فقال الله تعالى: إن السموات والعرش ضعفن أن يسعنني ووسعني قلب عبدي المؤمن الوادع، اللين. ورأيت بخط الزركش (على لسان مخرج الحديث) حديثاً باطلاً وله شاهد عند الطبراني عن أبي عتبة الخولاني رفعه: وإن لّه آنية من أهل الأرض، وآنية ربكم قلوب عباده الصالحين، وأحبها إليه ألينها وأرقها». وفي سنده بقية وابن الوليد».

## باب (۱۷) ترجمة الرحمة

لطيفة: من قرَّ به الحق كثُر أعداؤه. ومن اعتنى به كثر محسَّاده.

واعلم: أن الحقّ ما يُقرّب العبد إلاَّ على قدر تعلّق همته به. فهمته أنزلته ذلك المنزل، وهمتك خلقها فيك عناية منه بك، فعنايته أنزلتك فلا شيء لك، فالكُلُّ منه وإليه.

إشارة: للحق سبحانه الجود المطلق، فمن أتى إليه اصطفاه.

ومن أعرض عنه دعاه.

فإن أجابه تلقّاه، وإن تمادى به الإعراض حتى يصل إليه، حيث تصير الأمور وجده مُعرِضاً عنه وطلب أن يتلقّاه.

فقيل له: هذا إعراضك.

فهذه صورتك إلاّ أنك تنكرها.

إشارة: من نظر إلى غير الله أخلسته نظرته من الله فلا يقل الغير عدوي، أنت عدو نفسك.

لطيفة: ما أمرُ الحقُّ إلاَّ واحدةً كلمح بالبصر(١).

فاحذر نظرة المقت.

إشارة: ما دامت الشمس لم تطلع من مغربها قُبلت توبتك.

انظر حظك من طلوع الشمس من مغربها تجده رجوع سِرُك إلى الحق من مغرب

<sup>(</sup>١) انظر إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَشُرُنَا إِلَّا وَحِدَةً كَلَيْجٍ بِٱلْبَصَرِ ۞﴾ سورة القمر، الآية رقم (٥٠).

ذاتك، فلهذا لا يقبل توبتك، لأن التوبة من عالم التكليف، وقد رحلت عنه.

(إن الله يقبل توبة عبده ما لم يُغرغر)(١).

﴿ فَلَتَرَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِينَتُهُمْ لَنَّا زَأُوا بَأْسَنًّا ﴾ (").

﴿ اَكْنَ وَقَدْ عَصَيْتَ فَبَلُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) حديث: (إن الله يقبل توبة عبده ما لم يغرغر)، رواه الترمذي بسند حسن، ورواه الإمام أحمد، وابن ماجه، وابن حيان، والحاكم عن عمر والجيئة رفعه. انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٤٧/١، حديث رقم (٧٥٥). ورواه البيهتي في شعب الإيمان، عن ابن عمر والحديث أورده السيوطي في جامع الأحاديث، رقم (٧٥٦) ٢٥٤/٢، وانظر هامش كتاب السير والسلوك، بتحقيقنا ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية رقم (٨٥).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة يونس، الآية رقم (٩١).

## باب (۱۷) ترجمة الموعظة

إشارة: من وعظك عَلْمك، ومن علَّمك أثبت له الإمامة عليك.

ومن ذكّرك أقرّ لك بأنك عالم. فهاتان منزلتان.

لطيفة: الموعظة تفرقك.

قال: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةً ﴾ (١).

والذكرُ يجمعك.

إشارة: الموعظة مقرونة بالنفور، والذكرى توجب السكون والرجوع.

إشارة: الموعظة للمؤمنين، والذكرى للعارفين.

لطيفة: ما دمت واعظاً فأنت لافظ، وإذا كنت لافظاً فأنت صاحب حرف.

لطيفة: الواعظ: واعظان: صامت، وناطق.

• فالصامت بحاله. قُرىء على وأبي العباس الخشاب، (٢) بمدينة (فاس) (٣) كتاب

انظر القزويني: آثار البلاد وأخبار العباد، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة سبأ، الآية رقم (٤٦).

<sup>(</sup>٢) (أبو العباس الخشاب): ذكره الإمام النبهاني في كتابه جامع كرامات الأولياء معتمداً على ما قاله عنه ابن عربي في محاضرات الأبرار ومسامرات الأخيار، فذكر عنه العجائب منها يوم وفاته أنه ما بقي ولي لله تعالى له حظوة إلا حضره.

انظر النبهاني: جامع الكرامات، ٤٦٠/١. وانظر: محاضرات الأبرار لابن عربي.

<sup>(</sup>٣) (فاس) مدينة مشهورة على برّ المغرب وهي الآن إحدى عواصم المغرب العربي قالوا عنها قديماً العمارة قد تصاعدت حتى بلغت مستواها وتفجّرت كلها عيوناً. من أعلام المغرب سيدي أحمد التجاني فلها عالم عالم الأولياء ومؤسس الطريقة التجانية وانتشرت منه إلى سائر الآفاق وابن عربي الصوفي القطب الشهير، وغيرهما من الأولياء.

فيما يتعلق بالدين الأخراوي، وهو ساكت.

فطُلب منه الكلام على الكتاب فقال للقارىء: اقرأني واترك الكتاب.

فقيل لأبي مدين (١١)، عن قوله، فقال أبو مدين ﴿ إِنَّ الكَّتَابِ حَالُهُ.

قالت (عائشة)(٢) علينا وقد سُئلت عن خُلُق النبي ﷺ: (كان خُلُقه القرآن)(٣).

<sup>(</sup>١) (أبو مدين) شعيب بن الحسين الأندلسي الغوث الشهير شيخ مشايخ العارفين وقدوتهم، كان من أفراد الرجال، ومن صدور الأولياء الكبار، جمع بين الشريعة والحقيقة. خاض بحار الأحوال ونال من المعارف أسرار الكبار. توفي رحمه الله ٩٤هم. ودفن بعبّاد تلمسان وهو من أشياخ الشيخ أبي محمد عبد العزيز المهدوي.

انظر ترجمته في ابن قنفذ القسنطيني: كتاب الوفيات، ٢٩٧. الحفناوي: تعريف الخلق برجال السلف، ١٨٠/٢. المناوي: الكواكب الدرية، ١٦٥/١.

<sup>(</sup>٢) سيدتنا (عائشة) أم المؤمنين المؤرنين تزوجها الله بعد سيدتنا (سودة بنت زمعة) المها نهي المحمة ودخل بها في المدينة وهي بنت تسع سنين، ولم يتزوج بكراً غيرها الله الله بعض وهي بنت ثماني عشرة سنة. كناها بأم عبد الله، وكانت أقرب زوجاته إلى قلبه. وبقيت الله علائة معاوية سنة ٥٨هـ، وقد قاربت السبعين.

انظر د/جيهان رفعت فوزي: السيدة عائشة وتوثيق السنة. ابن قتيبة: المعارف. ابن قنفذ: كتاب الوفيات ٣٦.

<sup>(</sup>٣) حديث: (كان خُلُقُه القرآن)، أورده مُلاً على القاري في وجمع الوسائل في شرح الشمائل، بنصه ٢/ ١٨٦، وزاد فيه: (يغضب بغضبه، ويرضى برضاه). وأورده البيهقي في وشعب الإيمان، وقال: أخرجه مسلم في الصحيح، وله ثلاث روايات عن:

\_ سعد بن هشام بن عامر الأنصاري.

ـ ويزيد بن بابنوس.

ـ وأبي الدرداء (رضى اللَّه عنهم جميعاً). وقيل: إسناده ضعيف.

انظر: شعب الإيمان، ٢٧/٤ ـ ٣٠.

انظر: البداية والنهاية، ١٣ ٤١/٦. هامش أعذب المسالك المحمودية إلى منهج السادة الصوفية (المختصر) بتحقيقنا ص ٤٤.

\* والناطق ناطقان: ناطق بما يحمله، وناطق بما يعتقده.

فالناطق بما يحمله ما يقرؤه من كلام الحق.

والناطق بما يعتقده رسول الحق.

لطيفة: المذكّران: مذكر: يقصدك وهو رسول. ومذكر تقصده وهو الوارث.

والقاصد أبداً يلزمه الدليل على دعواه.

ولهذا ألاَّ يختبر المريد الشيخ، ويختبر الشيخ المريد. فإن الشيخ أبداً مقصود.

# باب (۱۹) ترجمة الأنائية<sup>(۱)</sup>

إشارة: من قال: أنا، مطلقاً حاز. ومن قيد الأنائية فينظر بماذا قيدها. فهي لما قيدها به. فإمًا هلاك وإمًا سلامة. والهالك سعيد وشقى بالأنائية.

إشارة: الشيء منك بالفناء هو. والشيء منك بالبقاء أنت. فانظر من يعزّ عليك فاستند إليه.

إشارة: أنت منك لا تصح بالغيبة عنك، فإنَّ أنت تستدعى حضورك.

إشارة: أنت من الشيء تقضى بحجابك عن الشيء.

إشارة: أنا حيثُما كانت مربوطة بأنْتُ. وأنْتَ وقتاً مع الأنا، وهو أنت. ووقتاً مع نفسك وهو هو.

إشارة: (ك) حقيقتُك أمام المخاطب، وكما أنت بك وبالمخاطب.

وكم أنت بعالمك، والأسماء، و(ك) نفسك المطلوبة في المشاهدة، وكن جماعة حقائقك الدنيا والقصوى كُلُّ ذلك بالحضرة.

فإن غبت عنها قام ها، وهما، وهم، وهنَّ، وهو.

إشارة: الضمائر تُعطى الاتصال والانفصال.

فانظر بأي ضمير تخاطب، فتُعرف عند ذلك أين أنت من المخاطب في محل قرب أو بعد.

<sup>(</sup>١) نسبة إلى كل الأقوال التي تقال في مفهوم: (الأنا).

# باب (۲۰) ترجمة السيادة<sup>(۱)</sup>

إشارة: مراتب السيادة على حسب عدد المسودين.

وكلما عدم مسوّد عدمت سيادة، ومراتب السيادة في السيد.

إشارة: للسيادة عنف ولين. فاسلك بهما مواضعهما.

لطيفة: المُلك يبقى على اللين والقهر، ولا يبقى على العنف.

﴿خُذِ ٱلْعَنْوَ وَأَمُّ بِٱلْعُرْفِ ﴾ (٢).

لطيفة: ليس الرعية والأجناد في الحكم سواء.

لطيفة: الرعبة حياتهم في الرفق والحجاب.

والأجناد حياتهم في الإحسان والقهر.

لطيفة: سياسة السيد لُطف، وقد تكون عن ضعف.

لطيفة: وعدم سياسته قوة أو خرق.

لطيفة: السيد اسم إضافي يحتاج إلى حافظ ومن احتاج إلى حافظ ثبت افتقاره، وهنا نظر

فاسأل عن الخلاص.

<sup>(</sup>١) أي: مفهوم (السيد) ومراتبه، ومواضيعه.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (١٩٩).

## باب (۲۱) ترجمة الوهب

لطيفة: من طلب الحق وجده، ومن طلب منه أعطاه ولم يجده.

لطيفة: ما كان للحق لم يدخل في عمل الغير، ولو استند إليه ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَمُ ﴾ (١).

لطيفة: لا تشكر المواطن ولا تحمدها، فمن حلَّ فيها يكن جاهلاً، ولكن اثن على المَوَاطِن، وعلى من حصل فيها. تكن من العلماء بمواقع الحق في الوجود.

لطيفة: هل يصح لأحد الثناء التام إلا بوجود معرفتك بالحق أو شهودك. غير هذا ليس بثناء.

لطيفة: البيوت، وإن كثرت، فهي بيتان.

بيْتٌ للمعرفة: وهو النفْس.

وبيت للمشاهدة: وهو السُّرّ.

وكُلُّ بيتٍ يغرى عن هذين فهو خراب.

**إشارة**: المشرك أثبت الحق وزاد الشريك فهو صاحب علم وجهل.

فإن وقع الكشف ارتفع الجهل وبقي العلم. فإن العلم لا يرتفع فإنه وجود حق، والجهل يرتفع لأنه صورة وجود وليس بوجود حقيقته عدم.

لطيفة: أخفى شيء في الوجود الشَّرْك. قَلُّ من يَعْرَى عنه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة القصص، الآية رقم (٨٨).

وسبب قوة سلطانه الحجاب، والحجاب لا بدّ منه فالشرك موجود.

لكن من الشرك ما هو معفو عنه.

وهو ما لاح على ظاهر النفس. فهو سيال لا يثبت ولا ينقطع.

ومنه ما هو مأخوذ به، وهو ما ارتبط بالعقد.

# باب (۲۲) ترجمة التَّبعة

إشارة: الإنسان قطب الفلك، وهو العُمُد، أَلاَ تراه إذا انتقل من الدنيا خربت، وزالت الجبال، وانشقت السماء، وانكدرت النجوم.

لطيفة: آدم أنبأ الملائكة بالأسماء، فهو إخبار بلسان مخصوص لمعلوم عندهم.

إشارة: إذا رأيت الفتح يتوالى عليك في باطنك فَزِنْه بحالك. واحفظ حدود الشريعة عندك.

فإن قام الوزن عندك بالحق، فاعلم أن تلك الفتوحات، والواردات بشائر السعادة والقبول. فإن كان غير ذلك فاحذر المكر ولا بُدّ.

لطيفة: يجب على الإنسان استعمال الذكر المنسوب إلى الحق وهو القرآن، وانظر بأي لسان تتلوه، فإن السكينة تنزل بالقرآن بحسب الألسنة.

إشارة: ما في الوجود ذات قائمة من جماد وغيره إلا ولها روح حافظ لها عن أمر الله، عاقل عن الله، وغير عاقل عن الله.

فالذي هو غير عاقل عن الله: فبعض الإنس والجن، ولهذا تصع المتابعة من جميع الخلق وفي الشرع من هذا كثير؛ من تسبيح الحصى، وسلام الحجر، وحنين الجذع.

وفي كرامات الأولياء من ذلك حكايات صحيحة كثيرة.

## باب (٢٣) ترجمة الكمال

إشارة:

ق: ينبغي للإنسان أن ينظر في روحه؛ كيف توجّه إلى مدينة جسمه المزخرف ودخله ليماين ما أودع الحق فيه من الحكم والترتيب الأحسن، لأنه في أحسن تقويم.

فإذا شرعت في هذا النظر فأمعن فيه، ولا تترك زاوية من الإنسان حتى تدخلها وتعرف ما خزنت فإنها خزائن الحق. فإنك تقف على علم عظيم.

﴿ سَنُرِيهِمْ مَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمٍمْ حَتَّى بَنَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ (١).

﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمُّ أَنْلَا تُبْعِيرُونَ ۞ ﴿ (١).

(من عَرَف نفسه عَرَفَ ربَّه)<sup>(۴)</sup>.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فُصَّلت، الآية رقم، (٥٣).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية رقم (٢١).

٣) حديث: (من عرف نفسه فقد عرف ربه)، قال ابن تيمية: موضوع، وقال النووي قبله: ليس بثابت، وقال أبو المظفّر السمعاني في القواطم: إنه لا يُعرف موضوعاً، وإنما يُحكى عن يحيى بن معاذ الرازي. وقال ابن الغرس بعد أن نقل عن النووي أنه ليس بثابت لكن كتب الصوفية مشحونة به يسوقونه مساق الحديث كالشيخ محيي الدين بن عربي وفي. قال: وذكر لنا الشيخ حجازي الواعظ شارح الجامع العبغير للسيوطي بأن الشيخ محيي الدين بن عربي معدود من الحقاظ. وذكر بعض الأصحاب أن الشيخ محيي الدين قال: هذا الحديث، وإن لم يصح من طريق الرواية فقد صح عندنا من طريق الكشف. وللحافظ السيوطي فيه تأليف لطيف سماه (القول الأشبه) في حديث (من عرف نفسه فقد عرف ربه) وهو من الكتب الموجودة في الحاوي للفتاوي له.

انظر: كشف الخفاء، للمجلوني حديث رقم (٢٥٣٢)، ٢٦٢/٢.

(أعرفكم بنفسه أعرفكم بربه)(١).

لطيفة: لا يؤخذ من اللبن سوى زبدة المخض.

عليك بروح الأشياء، ولا تأخذ من العسل سوى ما ادّخره النحل لنفسه.

لا تشرب من حمر العلوم إلاّ الشلافة، التي لم يعصرها إلاّ رجل.

لا تشرب من المياه إلا ماء المطر فإنه ماء التقطير فيه مزيد علم.

لطيفة: إذا ضربت القفل على الصندوق، وامتنع المال من المصارفة وحياته فيها، فإنه تُحلق لها. فهو مجبول على الحركة، وتداول الأيدي.

والدليل على ذلك ألق سمعك إلى التابوت المقفل تسمع المال يتحرك في جوانب التابوت، فإن محتاج إلى ادّخاره في وقت ما. القفل لسانك. فافهم.

إشارة ولطيفة: الولق الشحيح يستبدل.

﴿ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِمِ ﴿ (١).

﴿ وَإِن تَتَوَلَّوا يَسْتَبِّدِلَ فَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُم ﴾ (٣). بخلاء، أشحاء، بل يكونوا كرماء، أسخياء، أجواداً. فاعلم ذلك.

<sup>(</sup>١) حديث: (أعرفكم بنفسه أعرفكم بربه)، قال النجم: قلت: وقع في كتاب «أدب الدنيا والدين» للماوردي عن عائشة وللهنا: شئل النبي ﷺ: مَنْ أَعرَف الناس بربه؟ قال ﷺ: أعرفهم بنفسه.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، الحديث السابق ٢٦٢/٢، حديث رقم (٢٥٣٢). ) القرآن الكريم، سورة محمد، الآية رقم (٣٨).

 <sup>(</sup>٣) وهذا هو الجزء الأحير من الآية ونصها كاملاً هو: ﴿ مَتَأْنَثُمْ مَثَوْلَاتُمْ ثَانَعُونَ لِلنَفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَينكُمْ مَن يَبْخُلُ وَمَن يَبْخُلُ وَاللّهُ النّبِيمُ وَاللّهُ النّبَيْعُ وَالنّمُ الْفُقَـرَالُهُ \* وَإِن تَنَوَلُوا يَسَلّمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ النّبَيْعُ وَالنّمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ إِلَيْ يَكُونُوا أَمْنَلَكُمْ ﴾.

## باب (۲٤) ترجمة الكثيب

لطيفة: الأقدام لا تثبت في الكثيب.

الناس يوم القيامة يكونون على الكثيب الأبيض عند رؤية اللَّه تعالى.

لطيفة: ما علم إبليس أنه لم يُرد منه السجود إلاّ بعد وقوع الإباية.

هناك موضع الأخذ فمن شاهد المقدور قبل الوقوع ثم وقع فهناك لأصحابنا واقع هل ينفعه ذلك أم لا؟

لطيفة: عالم الأنفاس، وهي نفحات الجود؛ إذا ورد على الإنسان أظهر عنده الاشتياق.

والانزعاج: أن نفس الرحمن يأتيني من قِبَل اليمن.

(الإيمان يمان. والحكمة: يمانية)(١).

(الرّفق ههنا)<sup>(٢)</sup>.. وأشار إلى اليمن.

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ٤٨١/٣، أحاديث رقم (٩٨٢٩) و(٩٨٣١).

 <sup>(</sup>٢) حديث: (الرفق ههنا). لم أقف عليه بهذا اللفظ، ولكن وردت أحاديث كثيرة عن الرفق منها: أن رسول الله ﷺ قال: إن الله رفيق يجب الرفق من الأمر كله. رواه البخاري في الاستتابة(٤) والاستئذان(٢٢) والدعوات(٥٩) والأدب(٥٩).

انظر المعجم المفهرس مادة (رفق) ٣٨٣/٢ وما بعدها.

تعرَّضوا لنفحات ربَّكم هيتوا المحال له، ولكن هياكل الأنوار تحركها الأنفاس، وهياكل الظُّلم تذهب بها الأنفاس.

﴿ كَأَنَّهُمْ خُسُبُ مُسَنَّدُهُ ﴾ (١).

إشارة: الحكم مودعة في الهياكل.

لطيفة: من وضع شكلاً فيضعه مستديراً، فإنه لا بدّ من الرياح تزعزعه فيدحرج، ولا ينكسر. فالشكل الكري أبقى.

إشارة: ما ثُمَّ إلاَّ حق وخلق، كل ما قبلت على شيء عرضت عن أمر آخر.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة المنافقون، الآية رقم (٤).

# باب (٢٥) ترجمة الشريعة والحقيقة

لطيفة: تخيّل من لا يعرف أن الشريعة تخالف الحقيقة. وهيهات لما تخيّلوه. بل الحقيقة عين الشريعة، فإن الشريعة جسم وروح. فجسمُها؛ علم الأحكام. وروحها؛ الحقيقة. فما تُمّ إلاّ شرع.

إشارة: الشريعة وضع موضوع. وضعه الحق في عباده. فمنه مسموع وغير مسموع.

ولهذا من الأنبياء متبوع وغير متبوع.

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَكِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ ﴿ (١).

﴿كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ﴾(٢).

لطيفة: ثم موطن يجمع فيه بين الشريعة؛ التي هي علم الأحكام بالدنيا، وبين الحقيقة التي هي علم الآخرة، وأحكام الحق بها فيكون علم الأحكام مسؤولاً.

إشارة: لا تأخذ من علم الأحكام إلا ما تعين عليك، واشتغِل بنفسك وارغب في تحصيل العلم الذي يكون معك حيث كنت.

علم التكليف هنا تتركه. والعلم بالله معك تحمله.

العلم بطلب معلومه حيث كان.

إشارة: كل ما في الكون مسخّر للإنسان، ومع ذلك كَفَر.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية رقم (٢١).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٧١).

﴿ فُيلَ ٱلْإِنسَانُ مَا أَلْفَرَرُ ۞ ﴾ (١).

إشارة: ﴿ وَإِلَّهُ كُمْ إِلَّهُ لَا حَدُّهُ (٢).

وهوى كل إنسان إلهه، وهو معبوده. ولو عبَدَ اللَّه. فإنما يعبده لحظِّهِ.

فحظه عبّد. والهوى يناسب الحياة. فإن استحال هوى الإنسان ما سعد في نفسه، وسَعِدَ من رآه، وإن استحال ناراً سَعِدَ، ولم يسعد به.

إشارة: ليس الناطق مَنْ كلَّمك بصوته وحرفه، وإنما الناطق من كان في قوّته أن يوصل إليك ما عنده من المعاني.

ولا تقل على هذا إن الوجود بذا الاعتبار ناطق، هذا فهمك لا نطقه، والذي قلناه نُطقه لا فهمك. فاعلم.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة عبس، الآية رقم (١٧).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٦٣).

# باب (۲٦) ترجمة خبيئة «ابن صائد»<sup>(۱)</sup>

إشارة: حملة العرش مع الملك تطلب الإنسان. فإن لها فيه سِرّاً لا يعلمه كل إنسان.

لطيفة: جمع الإنسان من أشياء متفرقة، فلمّا سوي، وعدل، وصوّر الصورة الجسمانية، تطاولت إليه الحقيقة الواهبة روح التدبير، فنفخ فيه روح الحياة، فكان حيواناً. فالتفت إليه عن أمر الله فوكّل به.

لطيفة: أحرى بها كان إنساناً، ثم توالى عليه الإمداد لبقاء العين. فلما ادّعى ما ادّعى أقمت في مقام التفريق لتعرف من أنت.

فخوطب الإنسان بالوعد والوعيد، وملكه إياه مثالاً منصوباً ليفهم ما قيل له.

إشارة: جسمك كرسي منصوب القدمين، ولطيفتك عرش محيط بك لوجود الرحمة.

فلماذا يتباعد الإنسان من عالم الجسوم، ولا بدّ له منها دنيا وآخرة. فإنها صورة كمال وجود، لا كمال تشريف.

لطيفة: أما يسمع الإنسان إلى قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) خبيئة (ابن صائد): أخرج البزار، عن زيد بن حارثة أن رسول الله ﷺ قال لابن صياد: إني خبأت لك خبيئاً فما هو؟ وخبأ له رسول الله ﷺ الدخان. فقال ابن صياد: هو الرخ. فقال رسول الله ﷺ اخسا، ما شاء الله کان ثم انصرف ابن صياد.

انظر السيوطي: الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ٣٩٨/٧، تفسير سورة الدخان. وانظر ما قاله القطب الكبير سيد عبد العزيز الدباغ في هذا الموضوع وطرق متعددة للحديث كلها مذكورة في كتاب والإبريز من كلام سيدي عبد العزيز»، ص ٤٦٦ وما بعدها.

﴿وَجَعَلْنَا ٱلْكِلَ لِبَاسًا ۞﴾(١) وسكنا ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانَا﴾(١). فليس للطيفة راحة إلاّ في وجود الجسم، لأنها ملك.

إشارة: قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاتَة وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَعْلِلاً ﴾ (٣). ألست ينهما لمَّا كملت. ومنهما خلقت، فأنت حق.

إشارة: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوْتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَنَانَزُلُ ٱلْأَثْمُ بَيْنَهُنَّ ﴾ (١٠). وأنت بينهن. فإمَّا عين الأمر، وإمَّا محل الأمر.

إشارة: لولا شجرة الزُّقوم بحهِلَ قدر شجرة طوبي.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النبأ، الآية رقم (١٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النبأ، الآية رقم (٩).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة ص، الآية رقم (٢٧).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الطلاق، الآية رقم (١٢).

# باب (۲۷) ترجمة التقليب

إشارة: قوائم سريرك يطلبون منك أيها المريد علم أصل الأشياء فعرَّفهم تحمد ذلك.

لطيفة: مشيمتك ما دمت فيها كانت على صورتك، فإذا انفصلت عنها لم تبق على صورتك. فافهم اتصالك فَلِمَ تحتاج وبانفصالك تعلقت بك الحاجة.

فالبعد سبب الحرمان، والقرب سبب الوجدان والاتصاف. وبقي وأبو عقال المغربي، (١) بمكة (٢) في مقام قرب المشيمة أربع سنين ما أكل ولا شرب حتى مات.

لطيفة: ظِلُّك على صورتك، وأنت على الصورة(٢). فأنت ظِلُّ.

 <sup>(</sup>أبو عقال المغربي): هو أبو عقال بن علوان المغربي من مشاهير المشايخ؛ صحب أبا هارون الأندلسي
ومات في مكة سنة ٩١هـ وقبره هناك. وقيل عنه: ظل أبو عقال المغربي مقيماً في الحرة اثنتي عشرة
سنة، وكان يسمى حمامة الحرم لملازمته المقام فيه.

انظر الجامي: نفحات الأنس، ٢٤٨. القشيري: الرسالة، ص ٤. الزركلي: الأعلام، ٣١٤/٥.

<sup>(</sup>مكة): أم القرى، معروفة، مشهورة، بما حباها الله به من التكريم والتعظيم بوجود بيته الحرام قبلة للناس.

<sup>(</sup>٣) انظر حديث سيدنا رسول الله ﷺ: (خلق الله آدم على صورته). يقول الإمام (صلاح الدين التجاني) في كتابه والدور السنية في شرح الأربعين التجانية، شرح الحديث رقم (١):

وما أعظم شرفك أيها الإنسان، خضعت لك الملائكة بالسجود وأدخل العالم أجمع تحت تسخير الإنسان. فما في الوجود كلمة حقيقة ولا دقيقة إلا ومنك إليها، ومنها إليك رقيقة فعدد الرقائق على عدد الحقائق والدقائق. ولولا ما صبح لهذا الإنسان أحسن تقويم، وفطر على صورة القديم فما تعشقه الملأ الأعلى والأدنى، ولا سكن إليه ودان له، ولا عنت لوجوده الأملاك، ولا دارت بنفسه أجرام الأفلاك، فاشكر الله تعالى أيها الإنسان على ما خصك به الجواد الرحمن من كمال هذه النسبة، وأوقفك على على المساحدة المسلم المس

قام الدليل على أن التحريك للحق لا لك. كذلك التحريك لك لا للظلّ، غير أنك تعترض فلم تعرف قدرك. وظلُّك لا يعترض فيأمن هو ظلّه.

اعلم بقدره منه.. متى تفلح!

لطيفة: الشخص وإن كان واحداً، فلا تقُلْ له ظِلَّ واحد، ولا صورة واحدة في المرء. فعلى عدد ما يقابله من الأنوار يظهر للشخص ظلالات. وعلى عدد المرائي تظهر له صور. فهو واحد من حيث ذاته. متكثّر من حيث تجلّيه في الصور أو ظلالاته في الأنوار. فهي المتعددة لا هو. وليست الصور غيره!

إشارة: الحق هو واحد في ذاته.

يقبل الصور، والحدّ للصور لا للجوهر.

والجوهر لا يستحيل، والصورة لا تستحيل أخرى لكن تستحيل في نفسها.

أي: تذهب. فاعلم.

معاني هذه الخلافة، فابحث عن وجودك، وابن مرتبتك من معبودك، وميّز بينك وبين عبيدك.
 انظر كتاب والدرر السنية، ضمن كتاب والمحاريب، ص ١٩٣، طبعة سلسلة التراث الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠٠٢.

# باب (۲۸) ترجمة المشاورة

لطيفة: العصيّ والقضبان إذا تفرقت تكسّرت، وإذا مجمعت لم تقو على كسرها؛ فاجتمعوا ولا تتفرقوا.

العلم في عين الجمع والوجود.

إشارة: من اعتصم بغير الحق هلك، ولم تنفعه شفاعة الشافعين.

قال العمل غير الصالح:

﴿ سَنَاوِى ۚ إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَاءَ ۚ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَاكَ مِنَ ٱلْمُغَرَفِينَ ﴾ (١).

إشارة: الحق واحد في الوجود الإنساني. واحد في الكون.

إشارة: الكون مفطور على الزوجين، فإن الأصل قبضتان ومن هنا ظهر.

لطيفة: يا أيها الإنسان إذا سافرت في بحر الكون، فارفع شراعك.

وإذا سافرت في بحر الحق فلا ترفع شراعاً.

سفينة نوح لمّا لم يكن لها شراع مرفوع قال فيها:

﴿ تَجْرِي بِأَعْدِنِنَا ﴾ (٢).

لطيفة: الحقُّ صفح فيما كان له، وأخذ على ما كان في حق الغير فيا غير تخلق خذ للحق لا لك.

<sup>(</sup>١) هذه الآية بها تصحيف في النسخة المطبوعة (حيدرآباد). والصحيح أنها الآية رقم (٤٣) من سورة هود.

٢) القرآن الكريم، سورة القمر، الآية رقم (١٤).

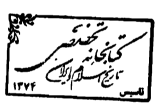
إشارة: من لم يتّضع هنا اتضع هناك، ومن لم يخشع هنا خشع من الذلّ هناك. فلتبشّر الخاشعين في هياكل الظلم(١) بالسرور في هياكل الأنوار(٢).

إشارة: تحقق أن المعلّم هو الحق، فليس لأحد مِنَّة على أحد.

فليشكر الواسطة من حيث الأمر لا من حيث الفعل.

﴿ أَنِ أَشَكُر لِي وَلِوَ لِلنَّهِ إِلَّنَّ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (٣).

إشارة: تحفُّظ أيها السالك من حجاب البشرية ما استطعت.



<sup>(</sup>١) أي: ذليلة نفوس الأجساد.

<sup>(</sup>٢) لأنه لا تراب ولا أجساد ظلمانية بل نورانية باقية بيقاء نظر الحق لها.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة لقمان، الآية رقم (١٤).

### باب (۲۹) ترجمة حمد الملك

لطيفة: ما ثُمَّ مقام جَمَعَ رحمتين تاليتين لرحمتين إلاَّ هذا المقام، ومقام العظمة الجامعة. فرحمة الإجمال لها التُقدّم.

ورحمةُ التفصيل تالية.

وقد جاء التنبيه في القرآن على هذا المقام. فَبَسْمَلَ في الفاتحة، ثم ذكر الرحمن الرحيم.

فَبَسْمَلَ في 3حم السجدة، ثم ذكر الرحمن الرحيم.

فانظر أيها السالك إلى الأعلام التي رفعها الحق لك على مدرجتك إليه فاقطعها علماً علماً حتى تصل إليه.

لطيفة: أكثر الخلق من الطائفة يتخيّلون أن الحق ما دعا منهم سوى لطائفهم. فلم يروا قدر الظواهر. فاشتغلوا بتقديس اللطائف العُلوية بالمعارف الفكرية، والحق على خلاف ما اعتقدوه لأنه دعاهم بكلّيتهم.

واختلف المدعو به باختلاف المدعو؛ فالذي دعا به البصر ما دعا به السمع، والذي دعا به كذا ما دعا به كذا. فمن أجابه بواحد دون غيره لم تُقبل إجابته.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآيتان رقم (٢،١).

قال رجال هذا المقام: ما ثَمَّ إلاَّ كبيرة. فإن المعصيَّ بها واحد فلا سبيل إلى مخالفة الأمر، فإن خرق الحرمة كبيرة، وإن خُفَّفَ الجزاء، وعُفِيَ عنه.

إشارة: أيُها السالك، ما منك جزء إلا وهو عالم ناطق، فلا يحجبنُّك أخذ سمعك عن نُطقِهِ.

فلا تقل يوماً: أنا وحدي.

ما أنت وحدك، ولكنّك في كثرة منك<sup>(١)</sup>.

﴿ يَوْمَ نَشَهُدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِلْنَهُمْ وَلَيْدِيهِمْ وَأَرْبُلُهُم ﴾ (١).

﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنًا ﴾ (٣).

لطيفة: ما ألهمت لعلم الاختلاج إلاّ لتعلم أن النطق فيها ولا تشعر.

إشارة: كن مع كل أحد على خلقه يكن معك.

 <sup>(</sup>١) فأنت العالم كما ذكر ابن عربي في الفتوحات:
 وتسزعهم أنسك مجرة صسفسيسر

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النور، الآية رقم (٢٤).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة فصّلت، الآية رقم (٢١).

وفيك انطوى المالم الأكبر

# باب (٣٠) ترجمة المغْفِرة

إشارة: لله ملائكة يستغفرون لمن في الأرض.

وللَّه ملائكة: ﴿وَيَشْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓٲۚ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ ثَنَءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ﴾(١).

جعل اللَّه الاضطرار في العباد. فإذا رجعوا إلى الحق في حوائجهم من غير توبة التقريب كما قال. ﴿إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ﴾(٢) في القرب؛ فعادوا كما قال.

فتعاين الملائكة ذلك الرجوع بالصورة؛ فيستغفرون لمن في الأرض، فيُجاب الدعاء. فإذا كان الرجوع بتوبة التقريب: ﴿وَٱسْتَغْفِرْ لَمُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> الذين يستغفرون للذين آمنوا. فما أعمّ الرحمة في الدنيا، وما أخصُها في الآخرة.

(لله مائة رحمة، جعل منها واحدة في الدنيا)(١). فعمّت هذا العموم على

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة غافر، الآية رقم (٧).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الدخان، الآية رقم (١٥).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية رقم (١٥٩).

٤) حديث: (لله مائة رحمة...)، هذا من الأحاديث الشهيرة متعدد الطرق وله روايات كثيرة جداً وقفت منها على ما يزيد من ثلاثين، يكفي أن نشير إلى أن الإمام أحمد بن حنبل وحده ذكر في مسنده ما يزيد عن عشر روايات منها. والإمام مسلم خمساً، والبخاري، والترمذي، والحاكم، وابن ماجه، والطبراني، والبيهقي، وابن عساكر. أما رواته فمنهم أبو هريرة، وسلمان، وسعد بن مالك، وجندب، وعبد الرحمن، ومعاوية بن حيدة، وبهز بن حكم وغيرهم كثير. وقد أورد السيوطي في جامع الأحاديث بعضاً من هذه الروايات حوالي ٢٠ رواية تقرياً.

انظر: جامع الأحاديث، أرقام (٥٣٥٤، ٥٣٦٠، ٥٣٦، ٦١١١، ٦٧٣٦، ٢٧٣٨، ٢٧٣٩، ٧٧٥٨، ٧٧٥٠، ٧٧٣١، ٢٧٣٨، ٧٧٥٨، ٧٧٦٥، ٢٧٢٥،

وانظر: كتب الصحاح التي أوردتها ففيها روايات كثيرة جداً.

- الانفراد،ورحم الناس بعضهم بعضاً. فإذا كان يوم القيامة أضاف هذه الرحمة إلى التسعة والتسعين ورحم بها الخلق. ووقعت بها الشفاعة وما عمَّت هذا التعميم. فانظروا هذا المعنى، وتحقَّقوه، وكل الناس يحار فيه، إلاَّ من عرف أن التصرف للرحمة وغيرها إنما هو بحكم الموطن لا بنفسها. فهُنا السَّرُّ الذي يحصل به العلم.
- إشارة: إذا انكشف الغطاء تبيّت الأمور على ما هي عليه فيربح العالم ويخسر الجاهل. فأدرك نفسك بالعلم قبل الموت، فإن الظلمة أمامك ما فيها نور إلاّ علمك. وأشرف أعمالك العلم.
- إشارة: أيُّها السالك: لا تقل: ربِّي الله، فيتمكن منك أعداؤك، ولكن قل: الله ربي، فيقهرهم الاسم فلا يجدون إليك سبيلاً.
- لطيفة: لا يغتر الإنسان بكونه روح العالم، فيقول: أنا أشرف منه. هو أخوك. العالم والإنسان توأمان فاعرف أباك وأممك.

## باب (٣١) ترجمة الإخلاص

إشارة: الإخلاص لا يُبقى في المنزل أحداً.

لطيفة: فرق بين ولد الطين، وولد الدين في الميراث.

الدين للعلم، والطين للمال.

ولد الدِّين وليُّك، وولد الطين عدوّك.

أبوك من أنفق عليك، فإن أنفقت على أبيك فأنت أبوه.

لطيفة: أنت الدار التي يسكنها السَّرُ، فنهاره ظهور السَّرّ فيه، وليله غيبة السَّرّ عنه. فتعبَّد بالليل وتحدَّث بالنهار.

إشارة: صورة الإنسان بعد الموت تتنوع بتنوّع أحواله في الدنيا، فكن على أحسن الحالات، تكن على أحسن الصور.

إشارة: من جنى وعَلِمَ أن الحق غفَّار غَفَر له.

ومن لم يجُنِ، ولم يعلم أنه غفّار فقد جني.

إشارة: لا تلزم هنا أيها السالك أبواب الواو فتشقى.

فإن النار مُحفّت بالشهوات<sup>(١)</sup>.

والزم الأبواب التي لم تتقيد فتحها بالواو تسعد فإن الجنة محفوفة بالمكاره.

جنة في وسط نار، في وسط جنة. فاعلم ما أشرنا إليه.

<sup>(</sup>١) انظر حديث: (حُفَّت الجنة بالمكاره، وحُفَّت النار بالشهوات) متفق عليه، عن أبي هريرة وَ وهناك رواية للبخاري: (محبت) بدل (حفت) وعزاه في الدرر للشيخين عن أنس وَ الموجود فيهما عزوه لأبي هريرة.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٦٢/١، حديث رقم (١١٥٢).

# باب (٣٢) ترجمة انبعاث نور الصّدق

إشارة: الصدق صفة جامعة للشرف. عليه دلّت المعجزات كلها ولقد سألت عن صورة الإعجاز في القرآن فقيل لي: كونه حق صدق.

والمُعارض صاحب تزوير فالزم الصدق أيها السالك ترى العجب العجاب في الدّارين.

إشارة: أمام أمام، فلا تتأخَّر، فإن الإنسان لا يتأخَّر إلاَّ إذا رأى ما يسوءه.

النبي ﷺ تأخر في صلاة الكسوف لِمَا رأى(١).

وقال عَلِيهِ فيمن يتأخر عن الصف الأول في الصلاة: (لا يزال أقوام يتأخّرون حتى يُؤخّرهم الله في النار)(٢).

<sup>(</sup>۱) حديث: كُنَّا عند رسول اللَّه ﷺ فانكسفت الشمس فقام النبي \_ ﷺ: (إن الشمس والقمر لا ينكسفان لموت فدخلنا فصلى بنا ركعتين حتى انجلت الشمس فقال النبي ﷺ: (إن الشمس والقمر لا ينكسفان لموت أحد، فإذا رأيتموهما فصلوا وادعوا حتى ينكشف ما بكم). وفي رواية عن أبي بكرة ﴿ يَهُا أَيْ اَيْفَا : (قال: قال رصلى الله عليه وسلم): ولكن يخرّف الله بهما عباده). وتكرر حديث الكسوف كثيراً. انظر رواية أبي بكرة، والمغيرة بن شعبة، وعائشة، وعبد الله بن عمرو، وابن عباس، وأسماء بنت أبي بكر، وأبي موسى، (رضى الله عنهم أجمعين). كلها روايات في صحيح البخاري.

انظر: التجريد الصريح الأحاديث الجامع الصحيح. للزيدي: كتاب الكسوف من البخاري ٩٨/١.

 <sup>(</sup>٢) حديث: (لا يزال أقوام يتأخرون حتى يؤخرهم الله في النار) أي: يتأخرون عن الصف الأول. وأورد الإمام السيوطي هذا الحديث بلفظ: (لا يزال قوم يتأخرون عن الصف الأول حتى يؤخرهم الله في النار) وهذه رواية أبى داود عن عائشة في الله إلى الله في النار)

انظر: جامع الأحاديث، (٢٦٤٦٧) ٤١٩/٧.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلسَّتَقْدِينَ مِنكُمْ \* وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلسُّتَعْخِرِينَ ﴾ (١).

إشارة: اخلُ مع الحق، على قدم الصَّدْق أسبوعاً، بل أقل من ذلك.

لولا أن أتالّى على الله لحلفت أن الطير تظلّك، والوحوش تصلي خلفك، وتأنس بك، ويخرج منك نور يضيء له المشارق والمغارب.

وأيُّ شيء هذا في جنب ما يقول اللَّه تعالى: (من تقرَّب إليَّ شبراً تقربت منه ذراعاً)(٢).

إشارة: إذا صدق الصادق، وانبعث منه النور، فلينظر إلى شمسه.

فإذا دلكت فلينظر هل يهتز تخطيطه أم لا؟

فإن لم يهتز فلينظر المانع فيجد سكون الريح، فلينظر ما أسكنه، ولينظر ما معه، وما فاته بالسكون، فليكن مع أعلاهما.

إشارة: عليك بإبراز القسم أيها السالك.

ولا تقسم على أحد في أمر. ولكن قل إن شاء الله.

فلتكن المشيئة هي الحاكمة وأنت مستريح.

إشارة: من خرج عن أصله فهو غريب، وعذاب الغربة شديد.

الشقيّ غريب في الآخرة، والسعيد غريب في الدنيا. فطوبي للغرباء.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية رقم (٢٤).

أخرج الطيالسي، وسعيد بن منصور، وأحمد، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن حبان، وابن خزيمة، والحاكم وصححه، وابن مردويه والبيهقي في سننه من طريق أبي الجوزاء، عن ابن عباس قال: (كانت امرأة تصلي خلف رسول الله ﷺ حسناء من أحسن الناس، فكان بعض القوم يتقدم حتى يكون في الصف الأول لئلا يراها ويستأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر، فإذا ركع نظر من تحت إبطيه فأنزل الله ﴿وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْسُنَقْلِيينَ مِنكُم \* وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْسُنَقْلِيينَ مِنكُم \* وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْسُنَقْرِينَ مِنكُم منوف الجهاد).

انظر السيوطى: الدر المنثور، ٧٣/٥.

<sup>(</sup>٢) حديث: (مَن تقرّب إليّ شبراً تقرّبت منه ذراعاً)، هذه رواية الإمام البخاري للحديث عن أنس، وعن أبي هريرة ﴿ الله الطبراني عن سلمان ﴿ الله الله وايات كثيرة. انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٠٢/، حديث رقم (١٨٩٧).

# باب (٣٣) ترجمة الصفّ الأول<sup>(\*)</sup>

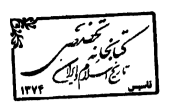
إشارة: من وقف في الصف الأول عاين صفوف الأرواح في غاية الاعتدال.

إشارة: الصُحفُ تجري مع الأنفاس.

صُحُفُ الكفّار ممحوّة حتى لا ينظروا ما تحت المحو، فتمادوا في غيّهم.

إشارة: الصفّ الأول إمام متبوع فالزمه.

<sup>(</sup>ه) الصف الأول هنا هم أهل الله تعالى فلا يعاين صفوف الأرواح إلا أهل الله فكن معهم أو تقرّب إليهم بخصال الخير. فهم الإمام المتبوع الوارث من النبي ﷺ فالزمه كما يقول ابن عربي.



# باب (٣٤) ترجمة الجمع والوجود

إشارة: الإنسان قلب الوجود، ولُهُ (١)، والمؤمن جنانه وروحه.

إشارة: القمر واحدة، والمنزلة واحدة، والحركة واحدة، والأثر مختلف. لمن ذلك؟

راجعٌ للمؤثرٌ.

إشارة: زيادة القمر تؤذن بالبعد والمشاهدة.

ونقصه يؤذن بالقرب والحجاب.

إن هذا لشيء عجيب.

إشارة: لك ظاهر إلى الخلق، ولك باطن إلى الحق.

فمتى ظهر الحق على ظاهرك سقطت محرمتك عند الخلق، وفيها سعادتك، لأنهم فرُغوك إليه.

إشارة: إذا خرج العبد من عند الحق نُحدم وعُظّم، وإذا دخل إليه جهل، وما احترم إلاّ عند خصوص الخلق.

لطيفة: إذا صاحب الإنسان الخلق حقروه، وإذا غاب عنهم اشتاقوا إليه.

إنهم جاهلون. إذا دخل حمار الوحش السوق فمدٌ فمه إلى شيء يأخذه من دكان بائع يأكله ضحك له، وفرح به، وناوله بيده وما نفعه الحمار.

والحمار الإنسى إذا مدَّ فمه لدكان البائع ليأخذ شيئاً ضربه صاحب الدكان بالعصا.

<sup>(</sup>١) في (ط): (وقلبه) وهي تجوز أيضاً لكن التكرار عند ابن عربي بهذا الشكل غير مقبول، واللَّب: الجوهر.

وقد رفع أثقاله ودكانه. إنما يبني من على ظهره. وأسباب دكانه إنما سيقت على ظهره، وما راعى هذه الحرمة.

أيُّ جهل أعظم من هذا!

ما هو جهل، بل هو غفلة تعقبها حسرة.

إذا بحثت لم أهين هذا وقرّب هذا؟ وجدته للصحبة والخلطة.

وإن كانت معها المنافع، فابعد عن الخلق ما استطعت تكن عندهم عزيزاً.

لطيفة: روث الدّواب التي تدوس الحنطة في التبن يبقى وهي تأكله، ويصفو الحب. كذا الداخل إلى الآخرة.

كلام الناس عليهم يرجع، ويخلص السالك ما ثبت.

# باب (٣٥) ترجمة فتح الأبواب<sup>(١)</sup>

إشارة: إذا رأيت باباً مغلقاً؛ فاعلم أنَّ وراءه أمر فلتعمل في فتحه.

**إشارة:** من مجمعت له المحامد فُتحت له جميع الأبواب لجميع الخيرات<sup>(٢)</sup>.

(١) (الفتح) هو ما يفتح على العبد من ربّه تعالى بعدما كان مغلقاً عنه. وله أقسام هي: فتوح الظاهر: وهو الذي يصيّر صاحبه ممن يحسن منه العبارة عمّا يجده، وله مراتب أيضاً.

فتوح الحلاوة: وهو ما يفتح على العبد في باطنه من أنواع العلوم والمعارف، وتقريب الحق له، وإن لم يظهر عليه شيء من ذلك.

فتوح المكاشفة: وهو ما يفتح على العبد من المكاشفات والمشاهدات، التي لا مدخل لكسبه فيها.

فتوح التولّد: أول مراتب الفتح الإنساني.

فتوح الفهم: فتح باب الفهم والتمييز من ضيق أحكام الستر والجهل إلى سعة أحكام الكشف.

فتوح الإسلام: الذي يتميز به الإنسان عن الأنعام.

فتوح العقل: ما يلى فتح الإسلام.

فتوح النفس: الذي يعطى العلم التام عقلاً ونقلاً.

فتوح الروح: الذي يعطي المعرفة وجوداً لا نقلاً ولا استدلالاً بل شهوداً وعياناً، يغني عن نظر العقل وتعمله.

فتوح القلب: أعم الفتوحات نفعاً، وأشملها حكماً.

الفتح المبين: أعلى الجميع وأكمل الفتوحات، وأولاها، وأشرفها، وأتتها إذ ليس وراءه غاية من جميع الفتوحات ويعني به فتح التجلّيات الحقيقية، وكشف الأنوار الحقية، من ضيق سجن الخلقية، وهنالك الولاية لله الحق وعندما تحقق الإمام أبو حامد الغزالي بهذا الفتح المبين لم يزد على أن قال:

وكان ما كان مما لست أذكره فطن خيراً ولا تسأل عن السبب

وقال غيره:

ومن بعد هذا ما تبجل صفاته وما سَتَره أولى للذي وأفضل انظر القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا ١٩٩/٢.

(٢) يقصد به هنا القطب الغوث.

# باب (٣٦) ترجمة مالك الُلْك

لطيفة: مالك الملك الحق لأنه يسأله فيعطيه.

إشارة: ما خلع على أحد خلعة إلاّ خلع عليه، فإنه لا يعرى.

إشارة: سِخ في الأرض مُسبِّحاً، ومهلّلاً حتى تسمع الإجابة منك أو من غير الناطق(١٠).

**لطيفة:** إذا امتلاً القلب من المعارف فلتحذر النفس فإنها مخربة الديار، مبدّدة الشمل.

لطيفة: اخل قلبك من كل شيء إلا من ذكر الله، فإنه قرع الباب. مَنْ بالباب؟

قيل: فلان.

قيل: افتح.

حصل المقصود.

لطيفة: من سَجَد للّه سَجْدة حق لم يرفع رأساً أبداً بعد السجود.

وكل من رفع رأسه بعد السجود، فإنما سجد للحجاب لا لله.

<sup>(</sup>١) أي: تصبح صالحاً لسماع كل شيء حولك يُسبّح الله ولا يُخرق له ذلك حتى تكثر من ذكر الله وهو (سِحْ في الأرض مسبّحاً: سبحان الله، ومهللاً: لا إله إلاّ الله). فتفتح حواسك مع انفتاح قلبك ولا يكون ذلك إلاّ بكثرة الذكر.

قال وسَهْلُ بن عبد الله (۱) وللعباداني (۲): أيسجدُ القلب؟ قال: إلى الأبد. فَلَزَمَ خدمته.

انظر الجامي: نفحات الأنس، ٤٠٤.

<sup>(</sup>١) (سهل بن عبد الله) هو: أبو محمد سهل بن عبد الله التستري أحد الأعلام المعروفين في تاريخ التصوّف الإسلامي، وصاحب المؤلفات المشهورة والهامة. ترك عدداً من المؤلفات منها: تفسير للقرآن وعدد من الكتب منها ما لا يزال مخطوطاً. كان صاحب كرامات. لقي ذا النون المصري بمكة سنة خروجه إلى الحج، وتوفي رحمه الله، سنة ٢٨٣. ومن أقواله: الناس نيام، فإذا انتبهوا ندموا، وإذا ندموا لم تنفعهم ندامتهم.

انظر ترجمته في: السلمي: طبقات الصوفية ٦ ـ ٢، أبو نعيم: حلية الأولياء، ١٨٩/١٠. القشيري: الرسالة، ١٥. الهجويري: كشف المحجوب، ١٦٧. الجامي: نفحات الأنس، ٢١٣. المناوي: الكواكب الدرية، ٢٩/١. الشعراني: الطبقات الكبرى، ٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) (العباداني) شيخ (سهل بن عبد الله) وهو: أبو عبد الله العباداني، رحمه الله، كان من خاصة تلامذة سهل بن عبد الله التستري.

قال أبو عبد الله: كنت أسمع كلام الشبلي، وكنت أتمنى زيارته فلما مات أبي ذهبت إلى بغداد، ودخلت على الشبلي فرأيت أقواماً يخرجون من عنده وعرفوني. فقالوا: لأي حاجة جئت؟ قلت: لزيارة الشبلي ا هل يجوز أن أدخل عنده؟ فقالوا: ادخل، ولكن بترك الدعوى. قلت: أجل. فدخلت عليه وكان ذلك يوم الجمعة فصدمتني عظمته وشوكته ثم قلت: السلام عليكم، فقال: وعليك السلام إيش أنت؟ أبادك الله؟ وكان من عادته أن يتكلم بهذه الكلمة. قلت: أنا النقطة التي تحت الباء! قال: أعرف مقامك فأين أنت؟ قلت في نفسي: إن رددت جواباً آخر فلمله لا يقبله، فبعدت عنه وكنت أتمنى أن أشبع نظري برؤيته. توفي في القرن الثالث الهجري رحمه الله.

# باب (٣٧) ترجمة الاشتراك بين النفس والروح

إشارة: الولئ يصرّفه الحال، والنبئ يصرّفُ الحال.

يجتمع النبي والولي في ثلاث:

١ \_ في العلم اللَّدني.

٢ ـ ورؤية الخيال في اليقظة.

٣ ـ والفعل بالهمَّة

ويقع الانفصال بكون النبيّ متبوعاً، والوليّ تابعاً.

إشارة: ﴿ يَتَأَمَّلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُرُ ﴾ (١).

المقام المحمدي مقام السيادة، وما سواه سُوقة.

إشارة: العالم وسط، وهو الآن قَبْلهُ ما لا يتناهى، وهو الأزل، وبعده ما لا يتناهى، وهو الأبد.

فاعطف الأبد على الأزل يتحد الأمر، ويتبين القديم من المحدث.

إشارة: القرب من الحق بحسب تقديس الذات، وتزكيتها، ولا يختص بذلك ذكر دون أني، بل هو فضل الله يؤتيه من يشاء.

(وقد كمل من النساء مريم وآسية)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأحزاب، الآية رقم (١٣).

<sup>(</sup>٢) حديث: (كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء إلا آسية امرأة فرعون، ومريم بنت عمران، وإن فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام)، أورده هكذا الإمام السيوطي وقال: رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده واتفق عليه الشيخان في صحيحيهما ورواه الترمذي في شننه، وابن ماجه، كلهم عن أبي موسى في ...

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ١١٣/٥، حديث رقم (١٩٧٣). وانظر: الجامع الصغير، ٩٧/٢.

## باب (۳۸) ترجمة القسمة

إشارة: إذا قرأت الكتب فاعرف حالك، وانظر ما خاطبك فيها.

فإن الأحوال محلّ الخطاب والذوات تحمله.

لطيفة: (قسمت الصلاة بيني وبين عبدي)(١)، كذا قال تعالى على لسان نبيه ﷺ.

فالكون الأكبر مخلوق على قسمين:

\_ قسمٌ للحق.

ـ وقسمٌ لك.

والقسم الذي للحق لا يعرفك، ولا تعرف القسم الذي خُلِقَ لك. ولا ينبغي له أن يُعرف. فإنه حين خلقهم أشهدهم فهاموا(٢)، ولم يحتجب، فلم يرجعوا بعد.

<sup>(</sup>١) حديث: (قسمت الصلاة بيني وبين عبدي)، أورده السيوطي في جامع الأحاديث وقال: روآه الأربعة والإمام أحمد بن حنبل في مسنده كلهم عن أبي هريرة المناهاء المناه ا

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ١٨٥/٤، حديث رقم (١٥،٤١).

<sup>(</sup>۲) (الشهيمون) هؤلاء هم الملائكة الذين هاموا في شهود الحق سبحانه وتعالى. ويقال لهم: الكروبيون، أيضاً. وهم الملائكة الذين لا يعلمون أن الله خلق آدم لاشتغالهم بالحق تعالى عمّا سواه. فهم هاثمون في شهود جماله والهُونَ تحت انقهار عظمة جلاله، بحيث لا يتسعون معه لغيره. هؤلاء هم العالون الذين أشار إليهم التنزيل لكونهم ليسوا ممن توجه عليهم الخطاب، خطاب التكليف بالسجود لآدم، لأنه سبحانه وتعالى قال: ﴿ أَسْتَكُبُرَتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ آلْمَالِينَ ﴾ يعني العالين الذين بلغوا هذا المقام. ولهذا يقال لمن كان من الأولياء في هذا المقام المهيمون أيضاً وهم المستهلكون الذين يتلاشى كونهم الإمكاني الخلقي عندما يفاجئه انفهاق النور الوجوبي فلا يبقى فيه متسع لغير الحق سبحانه وتعالى.

والقسم الذي خُلِقَ لك استخرج منه هيكل الأنوار، ونقش فيه العلوم والحقائق. تُمُ رُفع الحجاب، فأشرقت عليه شمس الوجود؛ فأشرق، ونطق بالتحميد، ثم نظر إلى نفسه فنطق بالتسبيح، ثم نظر إلى ظلّه فنطق بالتمجيد، ثم نظر إلى عمله فنطق بالتكبير. فنودي: عَرَفْتَ فالزم(١).

ثم بعد ذلك توالت عليه الأعصار، فتخلخل البيت، واشتعل النور بالتلفيق، فانحجب عن علمه.

﴿ مَن بُرَدُ إِلَىٰ أَزَالِ ٱلْعُمْرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) ينبغي أن أذكّر هنا بحديث حارثة رفي حين قال له النبي على: (يا حارثة: عرفت فالزم) وهو حديث طويل بعض الشيء.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية رقم (٧٠).

# باب (۳۹) ترجمة السبب

إشارة: الوجود في الجود.

قَالَ عَلِينِهِ: يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: (أَنْفِقُ أُنْفِقَ عَلَيك)(١)

إشارة: إنفاق العبد مفتاح الجود الإلهي، فما تعمل في أول جود ما كان مفتاحه فمن أجرّب الأول.

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْمَيْبِ ﴾ (٢).

﴿ كُلَّمَا نَخِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا﴾ (٣).

الإنضاج سبب التبديل، وهو مفتاحه الجود.

هنا على العذاب فتأمّل.

لطيفة: أهل السماع والوجد بالأشعار، التي أُهِلَّت لغير اللَّه، هم أبعد الخلق عن الحق، فإنَّهم أكلوا مما لم يُذكر اسم الله عليه. ﴿ فَكُمُّلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ اللهِ عَلَيهِ ﴿ فَكُمُّلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ (١٠).

﴿وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّا حُرَّمُ عَلَيْكُمْ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) حديث: يقول الله تعالى: (أنفِق أَنْفِق عليك). قال العجلوني: متفق عليه عن أبي هريرة مرفوعاً. قال: قال الله تعالى: الحديث. وقال (يد الله ملأى لا يغيضها نفقة الحديث.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢١٠/١، حديث رقم (٦٣٤).

 <sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (٩٥).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٥٦).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (١١٨).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (١١٩).

﴿ وَإِنَّامُ لَفِسَقٌّ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمْ ﴾ (١).

في مقابلة الوحي الحق فتفطُّن.

إشارة: العبدُ كُلُّ العبد مَنْ تقرُّب إلى الحق بالحق، أو بكلام الحق، وهو حق.

إشارة: صاحب السماع عند النغمة لا عند الحق.

إشارة: وقع الفرائح من الذُّوات، وبقي العملُ في الصّور.

إشارة: الكلمات هي الموجودات، وكل جوهر فرد من البحار كله، فلا تكتب بالنقطة سوى نفسها. فأين كلمات الأقلام وغيرها؟

 $\frac{1}{2}$  إشارة:  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  أَيْنَ نُفْسِ وَبَعِدَةٍ  $\frac{1}{2}$ 

- ﴿ وَنَفَخُّتُ نِيهِ مِن رُوحِي ﴾ (٣).

فالأجسام من جسم واحد، والأرواح من روح واحدة.

تنبيه على أن العالم وُجِدَ من واحد لا إله إلاَّ هو العليم القدير.

﴿ وَإِلَهُ كُورُ إِلَهُ " وَحِدُّ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (١٢١).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (١).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحِجْر الآية رقم (٢٩).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٦٣).

### باب (٤٠) ترجمة الأقصى

إشارة: القِبْلَةُ الأولى دليلٌ على شرف الثانية، بنقله التوجّه مع وجودها.

قال ﷺ: (أنا سيَّدُ ولد آدم ولا فحن (١).

فاستقبل التشريف الشريف.

لطيفة: الفرح من صفات المؤمنين، لأنهم أهل انتظار لما آمنوا به، فإذا لقوه فرحوا.

(للصائم فرحتان)<sup>(۲)</sup>.

والعارفون المحقّقون لا يجوز عليهم الفرح مع المعرفة، بل لو جاز عليهم الغم لاغتثوا.

<sup>(</sup>١) حديث: (أنا سيّد ولد آدم ولا فخر)، أورده السيوطي في جامع الأحاديث وقال: رواه أحمد بن حنبل في مسنده، والترمذي في سننه، وابن ماجه في سننه كلهم عن أبي سعيد رَهِ الله الترمذي وابن خزيمة عن أبي سعيد أيضاً بطريق آخر. ومتفق عليه من البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة وهو عن أحمد بن حنبل والترمذي من حديث أبي هريرة أيضاً.

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ١٨٩/٢، أحاديث أرقام (٤٧٦٩، ٤٧٧٠، ٢٧٧١). وانظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٠٣/١، حديث رقم (٢١٦، ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) حديث: (للصائم فرحتان)، وتكملة الحديث: (فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه) الحديث رواه البخاري، وأحمد، والنسائي، وابن ماجه كلهم عن أبي هريرة بلفظ: (كل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى ما شاء الله. قال عزّ وجلّ: إلاّ الصوم فإنه لي وأنا أجزي به يدع شهواته وطعامه من أجلي. للصائم فرحتان...). بقية الحديث. ورواه الترمذي عن أبي هريرة بلفظه (للصائم...) وورد بروايات كثيرة.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢/٢١، حديث رقم (٢٠٤٤).

إذا سمعوا ردهم إلى تصورهم، فلولا مشاهدة الشاهد فيهم لحزنوا. فلا فرح عندهم بالمشاهدة، لاستيلاء العظمة التي أفنتهم، وهي تمنع من الحركة. والفرح حركة.

ولا فرح له بالنعيم لأن مرتبته أعظم، والخلق إلى جانب ما حصل له في مشهده كلا شيء.

فالعارفون بالحق عليهم هيبة وسكينة من الحق. بها يُعرفون عند كشف الغطاء.

إشارة: الآيات كثيرة؛ لأن الموجودات كلها آيات على الحق لقوم يعقلون. فمن وقف مع آية دون غيرها فما عرف من الحق سوى ما تعطيه الآية.

إشارة: إذا عمَّ الفساد البُّر والبحر، فارحل عن الأرض، واجعل همَّتك سماوية علوية مخافة الهلاك.

إشارة: المؤمن منصورٌ بلا شك غير مخذول. فمن خُذِل فلينظر من أين خُذِل. فسيعدم من ذلك الأين الإيمان.

﴿ وَكَانَ حَفًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١).

قول صدق.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الروم، الآية رقم (٤٧).

# باب (٤١) ترجمة أرض العبادة

لطيفة: الأرضُ أرضان: أرض عبادة. وأرض نعمة.

فمن خرج من إحدى الأرضين وقع في الأخرى. وهو لمن وقع فيها.

إشارة: أرض العبادة التي يرثها الصالحون من عباد الله تعالى.

﴿ وَلَقَدْ كَنَبُكَا فِي اَلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ اَلذِّكِرِ أَكَ اَلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِىَ اَلْفَهَدَلِمُونَ ۞﴾ (١٠. يرثها في الطاعة.

﴿ فَالْتَا أَنَّيْنَا طَآبِعِينَ ﴾ (٢).

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ ﴾ (٣).

إجابة الحق للعبد فيما سأله. قالت عائشة و للنبي ﷺ: (ما أرى ربك إلا يسارع في هواك)(1) الإجابة عقيب الطلب طاعة.

فمنها من عين المنّة، وهي: إجابة الحق فضل منه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فُصّلت، الآية رقم (١١).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٤٠).

<sup>(</sup>٤) حديث: (ما أرى ربّك إلا يُسارع في هواك)، رواه البخاري في تفسير سورة ٧/٣٣ والنكاح ٢٩. ورواه مسلم في الرضاع، ٤٩، ٥٠. ورواه النسائي في النكاح (١). وابن ماجه في النكاح ٥٧. ورواه أحمد بن حنبل في مسنده ١٣٤/٦، ١٥٨، ٣٦١.

انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي، ٢/٢٥٤.

ومنها من الذلة والافتقار، وهي: إجابة العبد.

لطيفة: الابتلاء مقرون بالدعوى، لا تدّعى ما تُبتلى، ولا تُطالب.

إشارة: عمارة البيت ساكِنُهُ، ولو كان من أوهن البيوت، وخرابه بالخلاء.

لطيفة: خلق الله الدنيا، وما نظر إليها ففنيت.

ووقعت الكفاية بنظر الخليفة فكانت إلى أُمَد. وخلق الآخرة ونظر إليها فبقيت، لأن نظر الباقي ثمرته البقاء.

فما وقع الإعراض عن الدنيا لحيوانها، وكيف وهي منزل الخلفاء؟!

وإنما كان لما ذكرنا من الفناء والبقاء، والإنسان هنا خليفة وفي الآخرة إنسان لا غير.

لطيفة: أيها الإنسان بيتك بيت ضعيف، تؤثر فيه تصاريف الأزمان فيُخلق وينهدم، ولو جدَّدته ورقعته لا بد أن ينهدم.

فإن الأساس يضعف ولا يمكنك تبديل الأساس. فإنها تكون عند ذلك داراً أخرى. فارحل عنها قبل الهدم كما رَحَلَ الشعداء، وإن لم ترحل تهدّمت عليك. فمِتْ في غم تربتها، وليس موتك في غير هذه الحالة بشهادة.

لطيفة: الإنسان خَلِقَ وأَخْلَقَهُ الزمان. ولا بد أن يخلق الزمان. فرد النفس بالنفس.

إشارة: موطن الرحلة ليس بموطن.

## باب (٤٢) ترجمة الأدب

إشارة: الرمز ليس من شأن الأمر، فإنه يقابل البيان، وأصحاب الرموز رمزوا الأمرين لتوقّع الضرر، أو لعدم الاحترام.

لطيفة: ينبغي للإنسان أن يتأدب بآداب الحق.

إذا رأى فُحْشاً يكنى عنه، ولا يُسَمّيه إلاّ أن يضطر لقوله عَلِينَا: (إن اللّه أدّبني فأحسن تأديبي)(١).

وقوله تعالى: ﴿ أَوْ لَنَمْسُكُمُ ٱلنِّسَآةَ ﴾ (٢).

كناية كنتها حالة ضرورية ما فعل بغيرك الشارد كناية فأجابه قيده الإيمان برسول الله بَيْلِين.

<sup>(</sup>١) حديث: (إن اللَّه أدبني فأحسن تأديبي)، قال العجلوني: رواه العسكري عن عليَّ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّالِمِلْلِمُ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللل

<sup>•</sup> قال: قدم بنو نهد بن زيد على النبي ﷺ فقالوا أتيناك من غوري تهامة وذكر خطبتهم وما أجابهم به النبي ﷺ قال: فقلنا: يا نبي الله نحن بنو أبٍ واحد، ونشأنا في بني سعد بن بكر، وسنده ضعيف جداً، وإن اقتصر ابن حجر على الغرابة، وجزم به ابن الأثير.

وأخرج ابن السمعاني بسند منقطع عن ابن مسعود ﴿ قَالَ: قال رسول الله ﷺ: إن الله أدّبني فأحسن تأديبي. ثم أمرني بمكارم الأخلاق فقال: ﴿ فُهُذِ ٱلْهَنُو وَأَشَ بِالْمُرْفِ ﴾ الآية...

<sup>•</sup> وأخرج ثابت السرقسطي في الدلائل بسند واه أن رجلاً من بني سليم قال للنبي ﷺ: (يا رسول الله...) الحديث.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٧٠/١ حديث رقم (١٦٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (١٣).

لطيفة: اجعل قلبك مثل مكة (١) يُجبى إليه ثمرات كل شيء رزقاً من لدن ربك. هذا من الشام (٢)، هذا من مصر (٣)، هذا من اليمن (٤)، هذا من نجد، هذا من كذا، نعم كذا وجد ظاهر الصورة عطلها الحق في الحقيقة فقال: ﴿ رَزَّقًا مِن لَّدُنّا ﴾ (٥) لا من هذه الجهات.

ولكن أكثرهم لا يعلمون. نسبوها إلى الجهات، وما ذكروا الحق. فإذا جعلت قلبك مثل مكة تجبى إليه الثمرات حقائق الأسماء، وحقائق الأكوان، فلا تقل هذا كون فلا أقبله. الكُل من لدنه، وما بعثه إليك إلا لحقيقة فيك تطلبه، وإن لم تشعر في الوقت صورة الكمال في العلم والعمل.

<sup>(</sup>١) (مكة): (تقدم الكلام عنها).

<sup>(</sup>٢) (الشام) كانت تمتد من الفرات إلى العريش طولاً ومن جبلي طبىء إلى بحر الروم عرضاً. وعن رسول الله ﷺ قال: (الشام صفوة الله تعالى من بلاده وإليها.. يجتبي صفوته من عباده). والشام هي الأرض المقدسة التي جعلها الله مهبط الوحي ومنزل الأنبياء ومحل الأولياء. هواؤها طيب، وماؤها عذب. انظر تفاصيل كثيرة حول ذلك في: القزويني: آثار البلاد، ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) (مصر) سميت بمصر بن مصرايم بن حام ابن سيدنا نوح ﷺ وهي أطيب الأرض تراباً، وأبعدها خراباً، ولا يزال فيها بركة ما دام عليها إنسان. ومن أهم ما فيها زيادة النيل عند انتقاص جميع المياه في آخر الصيف حتى يمتلىء منه جميع أرض مصر.

انظر القزويني: آثار البلاد وأخبار العباد، ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) (اليمن) معروف يقول القزويني عن تاريخها القديم: بلاد واسعة من عمان إلى نجران، تسمى الخضراء لكثرة أشجارها وزروعها وأهلها أرق الناس قلوباً ونفوساً وأعرفهم للحق، وقال ﷺ: (إني لأجد نفس الرحمن من صوب اليمن).

انظر القزويني: آثار البلاد، ٦٥.

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة القصص، الآية رقم (٥٧).

# باب (٤٣) ترجمة البهائم

لطيفة: سِرُ العارف، وسِرُ المعروف. فإذا التقيا في العالم تصادما وإذا التقيا في غير العالم لم يتصادما.

إشارة: بالحق تجد الحق فلا تطلبه بك فإنك ما تجد سواك أيُّها الطالب.

لطيفة: أيها العبدُ. بما ليس لك تَغْتَرُ على مثلك. لما لا تكون كما قال الكليم عَلِيْهِ: ﴿إِنِّ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَالِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّالِمُلَّا اللّهُ اللَّلَّا ا

لطيفة: هذا أوان الساعة قد اقترب.

﴿ أَقَرَّبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةِ مُعْرِضُونَ ۞ ﴿ (٢).

لو أزالوا الغفلة لتنبُّهوا، ولو انتبهوا لسمعوا خطاب البهائم.

قال الحمار: دعه فإنه على رأسه يُضرب.

قالت البقرة: لم أُخلق لهذا إنما خلقت للحرث(٣).

إشارة: من طلب السلطنة على الخلق ملا الله قلبه شغلاً، ولم يعرف قدره.

وإن أُعطيها نفذ فيها صفر اليدين، وقد عَرَف قدره.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة القصص، الآية رقم (٢٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (١).

 <sup>(</sup>٣) حديث: قالت البقرة: (لم أُخلق لهذا إنما خُلقت للحرث)، رواه البخاري في فضائل الصحابة (٥)،
 والحرث (٤)، والأنبياء (٤٥)، ورواه مسلم في فضائل الصحابة (١٢)، والترمذي في المناقب (١٦)،
 وأحمد بن حنبل في مسئده ٣٨٥/٢، ٣٨٢.

إشارة: يا ولييِّ: الضحك متى رأيت شيئاً يقول لك: أنا الحق

قل له: أنت بالحق.

فإنه يفنى ولا بُدّ. فاحفظ وصيتي تنتفع بها في سلوكك.

# باب (٤٤) ترجمة السِّعْر

لطيفة: عليك أيها المذكر بأن تبلغ ما تحقق في علمك.

ما عليك أن تهديهم، فلماذا تقتل نفسك؟ إذا لم تر القبول فيما تقول من السامعين. أمّا لك في الرسول ﷺ أُسوة.

﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ مُدَنَّهُمْ ﴾ (١).

﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ (٧). ﴿ لِنَمَانَ بَنِغُمْ فَلْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ (٧).

إشارة: فرز إليه منك تعرف مواضع القضاء.

فإن فَرَرْتَ إليه منه ردّك به لتخبر عنه.

وإن لم تَفِرٌ وبقيت واقفاً محى عنك ظِلَّك، وبقيت نوراً كُلُّكَ.

قال ﷺ: (واجعلني نوراً...)(١).

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الغاشية، الآية رقم (٢٢).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الشعراء، الآية رقم (٣).

<sup>(</sup>٤) حديث: (واجعلني نوراً...) ونص الحديث كما ورد هو: (اللهم اجعل في قلبي نوراً، وفي لساني نوراً، وفي تحتي وفي بساني نوراً، وفي بصري نوراً، ومن نحتي نوراً، ومن تحتي نوراً، ومن أمامي نوراً، ومن خلفي نوراً، واجعل في نفسي نوراً، وأعظم لي نوراً، رواه الإمام أحمد والشيخان والنسائي كلهم عن ابن عباس اللهاء.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، الحديث رقم (٥٦٩) ١٩٠/١، والسيوطي: جامع الأحاديث، ٢٩/٢، حديث رقم (٣٩٩٦)، ورواه الترمذي، والطبراني، والبيهقي، الحديث رقم (٤٠٤٢).

هذا عين محو الظل. فإنه ظلام الجسم.

إشارة: من سألك عن حَدُّ ما لا يُحَدُّ فهو الجاهل.

فأجب بنتائجه وأثره نكن عالماً.

لطيفة: فصلت الأغراض من بين مكروه ومحبوب، وقرّر الشرع منها ما قرّر.

فإذا كنت في عين الجمع والوجود فقُل: ﴿ كُلُّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وإذا كنت في عين التفرقة فقُل: ﴿ وَمَآ أَلْسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطُانُ ﴾ (٧).

وكُلُّ قولٍ في موضعه أدب مع الحق.

إشارة: إذا ساعدتك جوارحك على إقامة الطاعة، فلا تلتفت لقول المدَّعين في التّروحن.

﴿ رَمَا زَنَكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ مُمْ أَزَاذِلْنَا ﴾ ".

﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَأَتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾ (1).

نظروا إلى عالم التراب.

الزم ما أنت عليه، ولا تلتفت فسيندمون، وبيين أنهم كانوا جاهلين.

إشارة: قيل لأبي السعود<sup>(٥)</sup> ببغداد<sup>(١)</sup>، وكان محققاً في شأنه: الرجل من يقعد أربعين لا يأكل.

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٧٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية رقم (٦٣).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة هود، الآية رقم (٢٧).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الشعراء، الآية رقم (١١١).

<sup>(</sup>ه) (أبو السعود) بن شبل البغدادي: إمام وقته في الطريق، وشيخه الغوث عبد القادر الجيلاني والله قال أبو السعود: كنت بشاطىء دجلة بغداد فخطر في نفسي هل لله عباد يعبدونه في الماء فما تم الخاطر إلا والنهر قد انفلق عن رجل فسلم علي وقال: نعم يا أبا السعود لله رجال يعبدونه في الماء وأنا منهم. وقد أثنى عليه سيدي محيي الدين والله كان يقول: الرزق في طلب المرزوق، وليس المرزوق في طلب الرزق، حائر وبسكون أحدهما يحرّك الآخر.

انظر المناوي: الكواكب الدرية، ٦٤٣/١. النبهاوي: جامع كرامات الأولياء، ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٦) (بغداد): ذكرها القزويني في آثار البلاد وبعبارات غاية في الحسن متحدثاً عن أرضها وهوائها ومائها=

قال آخر: الرجل من يأكل قوت أربعين يوماً في أكلة واحدة.

فقال أبو السعود: الرجل من يأكل كما يأكل الناس فلا يتميز عنهم.

وكان «مقلد» الصالح يقعد أربعين يوماً لا يأكل. ويأكل أربعين في أكلة واحدة.

﴿ هَاذِهِ. نَاقَةٌ لَمَّا شِرْبٌ وَلَكُرْ شِرْبُ ﴾ (١).

إشارة: من يزرع الحب في السباخ يندم زمان الحصاد.

إشارة: ضع ميزانك بينك وبين ربك، وبينك وبين الخلق، فطفّف إذا أعطيت، واخسر إذا أخذت، وإن لم تقدر فاعدل ووفّ كل موجود حقّه.

إشارة: إذا تعيّن للحقّ عليك حقّ فقُم به من حينك. وأظهر التبرّي من الحول والقوة، ولا تجعل لنفسك جاهاً عند الحق فيضعف. قابل النصيحة اتكالاً عليك.

(يا فاطمة بنت محمد انظري لنفسك فإني لا أغنى عنك من الله شيئاً)(Y).

وهي تُرَّةُ عينه ﷺ.

وتربتها. وقال: بناها المنصور أبو جعفر وجعل داره وجامعها في وسطها. وعليها قصص كثيرة انظرها في
 القزويني: آثار البلاد، ٣١٣.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشعراء، الآية رقم (١٥٥).

<sup>(</sup>۲) حديث: (يا فاطمة بنت محمد، انظري....). أورده السيوطي وله بقية طويل بعض الشيء، وقال: رواه البزار في سننه عن السمّاك بن حذيفة: جامع الأحاديث، الحديث رقم (۲۸۰۲۸) (۷۳٤/۷).

# باب (٤٥) ترجمة إيّاك أعني فاسمعي يا جارة<sup>(١)</sup>

إشارة: إذا حضر الرقيب والحبيب، فخاطب الرقيب بلسان الحبيب. يسمعك الحبيب وتفهم لسانه فتأمن غوائل الراقباء.

﴿وَمَمَّا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِالْمِسَانِ قَوْمِهِۦ﴾(٧). فوقع البيان.

فما رمز نبيٌّ شيئاً قط، لأنه بعث للبيان.

إشارة: لا تقع الغيرة عليك إلا إذا عشقت مثلك؛ من جارية أو غلام. فإنك تأتيه بكُلك للمماثلة.

(١) المَثَلُ: (إيَّاكُ أعني فاسمعي يا جارة)، أول من قال ذلك وسهل بن مالك الفزاري، وذلك أنه خرج يريد النعمان فمر ببعض أحياء طبىء، فسأل عن سيد الحيّ. فقيل له: حارثة بن لأم. فأمَّ رحُلَهُ فلم يُصبه شاهداً، فقالت له أحته: انزل في الرحب والسّقة. فنزل فأكرمته ولاطفته، ثم خرجت من خبائها فرأى أجمل أهل دهرها وأكملهم، وكانت عقيلة قومها وسيّدة نسائها، فوقع في نفسه منها شيء، فجعل لا يدري كيف يرسل إليها، ولا ما يوافقها من ذلك. فجلس بفناء الخباء يوماً، وهي تسمع كلامه، فجعل ينشد ويقول:

يا أخت خير البدو والحضارة أصبح يسهوى حُرَّةً مِعطارة فأجابته شماً قائلة:

إنسي أقسول يسا فستسى فسزارة ولا فسراق أهسل هسذي السجساره انظر الميداني: مجمع الأمثال، ١٨٧/٨٠/١.

(٢) القرآن الكريم، سورة إبراهيم، الآية رقم (٤).

كىيىف تىرىسن فىي فىتىي فىزارە إياكِ أعنىي فىاسىمىعىي يىا جارە

لا أستسغسي السزوج ولا السدعساره فسارحمل إلى أهملنك بماستسخماره فإذا عشقت غير الجنس فإنما تعطيه منك ما يُناسبه ويبقى منك للحق نصيب. ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَحَتَ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾(١).

إشارة: لا راحة مع الخلق، فارجع إلى الحق فهو أولى بك.

إن عاشرتهم على ما هم عليه بعدت من الحق، وإن عاشرتهم على ما أنت عليه قتلوك. فالستر أولى، وأيسره أن تكون كائناً بائناً.

إشارة: تحفظ من الصاحب فهو العدو الملازم، فدلّه على الحق واشغله به، فإنه سيشكر لك ذلك عند الله. وأقرب أصحابك إليك نفسك.

لطيفة: ما مُدَّت الظلال للاستظلال، وإنما مُدَّت لتكون سُلَّماً إلى معرفة اللَّه معك. فأنت الظل وسيقبضك إليه.

إشارة: ولا إله إلا الله يكون (٢) عن علم، ويكون عن إيمان. فمن دخل منهم النار خرج بشفاعة الشافعين. فأهل الإيمان يخرجون لشفاعة الرسل. وأهل العلم يخرجون بشفاعة أرحم الراحمين. فإن نار الخلود لا تقتل إلا المشرك. والعالم الذي يخلق فيه خاصة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية رقم (١١).

<sup>(</sup>٢) أي: (قولُ لا إله إلاَّ اللَّه يكون...).

# باب (٤٦) ترجمة الظُّلْمة والنور

- إشارة: من نظر إلى الدنيا نظرة فان فيها<sup>(۱)</sup> نزل عن مائة درجة، من الجنة، ودخل في مائة درك من النار، فإن تاب تاب الله عليه.
- إشارة: أمسك عليك لسانك قبل أن يُختم عليك بغير إذنك فتقوم ألسنة منك كثيرة بلغة تفهم عنها ما تقول.
- إشارة: ما من نور إلا في مقابلة ظُلْمة، وكُلُّ ظُلمة على قدر نورها، والأنوار متميزة، وكُلُّ ظُلمة على قدر نورها، والأنوار متميزة، وكذلك الظُّلَم، ما من شيء إلا له مقابل.

<sup>(</sup>١) (فان فيها): هي نظرة العاشق أو المتعشق لها لأنه بذلك ترك القلب يمتلىء بصور الأكوان والحق سبحانه وتعالى حرّم على نفسه دخول القلب ما دام فيه غيره. فلا مكان فيه للحق. لأنه امتلاً بظلمة الأكوان عن عشق.

### باب (٤٧)

### ترجمة ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْشُهَىٰ ١٠٠٠ اللهُ الل

إشارة: إلى الحق انتهاؤك. فإن عليه صلاحك، وعظيم صلاحك حفظ وجودك. وحفظ وجودك باعتدالك. واعتدالك بحفظ الحق، وبيده. فأنت راجع إليه.

لطيفة: لا يحجبك قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْهَىٰ ۞ ﴿ (١).

فتقول: ليس هو معى في البداية.

بل هو معك في البداية، وفي طريقك إليه. وإليه نهايتُك، لكن تختلف أفعاله فيك، وهي اختلاف أحوالك.

ففي البداية يُسوّيك.

وفي الطريق يهديك.

وفي الغاية يملكك، ويخلع عليك خلعة الخلافة.

فلمًا كان المنتهى \_ المطلب \_ ذلك. قال: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنْتَهَىٰ ۞ ﴿ .

إشارة: من اعتزُّ بالحق سَعِدَ، ومن اعتزَّ بغيره شقى، وإن نُصِرَ في الوقت.

لطيفة: ضرب الحق حجابه بينه وبين كل من رأى اسمه عليه في حضرته.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النجم، الآية رقم (٤٢).

# باب (٤٨) ترجمة العالم

إشارة: خف من له الاقتدار على نفوذ الحكم.

إشارة: كتابه علمه، وله تنفيذ الحكم فيك، وفي الخلق. فما حكم عليك به فأنت له.

لطيفة: قَيِلَ الملكُ ما أعطاه اللّوح. وقَيِلَ اللّوح ما جرى به القلم. وجرى القلم بتصريف العُلْق الكُلُّ اليمين. وتصريف اليمين سلطان الإرادة. وسلطان الإرادة ترجمان القول. وأنفق الكُلُّ

من خزانة العلم. والعلم الحق. والحقُّ العلم.

# باب (٤٩) ترجمة العناية

إشارة: إذا كُنْتَ للحق لم تُعْرَف. وإذا لم تُعْرَف لم يدر القادم على ما يقدم منك. فتكون محفوظ الذات.

إشارة: إذا كنت بالحق لم تتطرق إليك أيدي العداة فإنك تحت حياطة العِزّة.

لطيفة: من كان لغير الحق فقد يكون بالحق وبغير الحق.

وإذا كان بالحق فقد يكون صاحب عقد، أو صاحب حال.

فإذا كان صاحب عقد: فنوره مُدُّخر عند الحق إلى يوم القيامة.

وإذا كان صاحب عقد وحال: فهو على نور من ربه، وادَّخر له نوراً أعلى من نوره. وإن لم يكن بالحق فله الظُّلْمة.

لا تغتر بنور الشُّبُهات في صدره، فإنها مثل السراج تطفئها الرياح والأنفاس.

إشارة: مَذَلَّةُ الوليِّ في الدنيا ليس بذلَّ، فإنَّها مشاهدة عن الحق في قلوبهم.

وإنما ذلك تصفية، وحكم الموطن.

## باب (٥٠) ترجمة القضاء

إشارة: لا تسأل فإن السؤال لا يُبدّل ما كُتب، إلاّ أن يكون السؤال مِمَّا كُتب. فقف عليه في الكتاب. فحينئذ تسأله على بصيرة.

قال عزَّ وجل: ﴿ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِّي ﴿ (١).

إشارة: إن لم تعرف ما يُرَادُ بك، فلماذا تنتسب إلى الحق؟

وأين العناية التي حصلت بالمجاورة؟

إشارة: العبادُ في قبضة الحق.

قال تعالى: ﴿ مَّا مِن دَاتَتِهِ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِيَئِهَا ﴾ (٧).

لِمَ هي مصرّفة فيه.

فالكُلُّ في قبضته من قضائه، وفي قضائه.

إشارة: قُدّرت المقادير، وَوُزِنت الموازين. ﴿ وَمَا نُنَزِّلُهُ ۚ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومِ ﴾ (٣).

فمن سأله ما خرج من قضائه. ومن لم يسأله ما خرج من قضائه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة يوسف، الآية رقم (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة هود، الآية رقم (٥٦).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية رقم (٢١).

# باب (٥١) ترجمة الِنَّة

إشارة: حجاب العِزَّة لا يُرفع، ولا يمكن أن يرفع.

وآخر حجاب يُرفع رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن.

كما جاء الخبر عن النبي ﷺ (١).

لطيفة: رؤيتك للحق حجاب عليك من الحق.

إشارة: وما يعرف المؤمنون أنهم رأوا الحق، حتى يرجعوا إلى قصورهم ضابطين لما رأوه. والحق لا ينحصر فينضبط، فهناك يعرف العارف من رأى.

إشارة: لا يرى من ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِ، شَيَّ ﴾ (٢) إلاّ من ليس كمثله شيء. قاله أبو طالب المكي (٣) رحمة الله عليه.

<sup>(</sup>١) انظر الحديث: (وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن...). والحديث طويل اقتطعنا منه ما يناسب السياق.

انظر صحيح البخاري ١٦٣/١، ٢٧١٠/٦. والترمذي، ٦٧٣/٤. ومسند أحمد بن حنبل، ٤١١/٤، ٤١٦. وصحيح مسلم، ١٦٣/١.

وانظر: المعجم المفهرس الألفاظ الحديث، ٢٥٠/٢.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الشورى، الآية رقم (١١).

<sup>(</sup>٣) (أبو طالب المكي) هو: محمد بن علي بن عطية الحارثي، أبو طالب. من الوعاظ الزهاد، من أهل الجبل بين بغداد وواسط. سكن مكة فتسب إليها. كان رجلاً صالحاً مجتهداً في العبادة له مصنفات مشهورة منها: قوت القلوب وقد حقّقه مؤخراً على نسخ عديدة الأستاذ الدكتور عامر النجار وسينشر بالهيئة قريباً وله أيضاً (علم القلوب) وغيره توفي رحمه الله سنة ٣٨٦هـ.

### رسائل ابن عربی

إشارة: رؤيتك للحق مشهود وشاهد. فالحق المشهود والشاهد ما حصل عندك من رؤيته، وهو الذي ينقلب معك.

إشارة: رؤية القلوب على قدر صفائها ونورها. ورؤية الأبصار على مقدار قلوبها. فالبصرُ أتم، ولهذا كان الغاية رؤية البصر. ﴿أَلَرُ يَتَلَمَ بِأَنَّ اَلَلَهَ يَرَىٰ ۞﴾(١).

بالبصيرة ترى الحق في الدنيا.

وبالبصر تراه في الآخرة. وأنت تصير.

<sup>=</sup> انظر ابن قنفذ القسنطيني: كتاب الوفيات، ص ٢٢٢. ابن العماد: شذرات الذهب، ١٢٠/٣. الخطيب: تاريخ بغداد، ٨٩/٣. ابن خلكان: وفيات الأعيان، ٣٠/٣.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة العلق، الآية رقم (١٤).

# باب (٥٢) ترجمة العبادة

لطيفة: للحقّ ذكْرٌ ودُعاء، وللخلق ذكْرٌ ودُعاء. فإن ذكرت الحق ذكَرَكَ. وإن قلت له: يا رب. قال لك: يا عبد. وإن قلت له: اعطني.

فاختر الذكر، أو الدّعاء.

الدُّعَاءُ قوله: ﴿وَأَوْفُواْ بِمَهْدِى أُونِ بِمَهْدِكُمْ ﴾ (١).

والذكر قوله: ﴿فَاذَكُرُونِ أَذَكُرُكُمْ ﴾(٢).

إشارة: الدعاء عبادة، والذكرُ سيادة. فمن دعاه وصل إليه، ومن ذكره فهو عنده. (أنا جليس من ذكرني)<sup>(٣)</sup>.

إشارة: الدعاء نداء، والنداء عين البُعْد.

إشارة: لنفسك عليك حق، ولعقلك عليك حق.

فاذكر الحق لعقلك، وادعه لنفسك بالجنة لا لَهُ.

لطيفة: لولا الشاردون من بابه ما أرسلت الوُسُل يمسكون عليهم الطُّوْق، حتى يرجعوا إلى الحق.

الشارد؛ هو: الفار من النور إلى الظلمة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٤٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٥٢).

<sup>(</sup>٣) حديث: (أنا جليس من ذكرني)، رواه الديلمي ـ بلا سند ـ مرفوعاً عن عائشة و البيهةي في الشعب عن أُبِيّ بن كعب قال: قال موسى عَلِيّهِ: يا رب أقريب أنت فأناجيك، أو بعيد فأناديك. فقيل له: يا موسى أنا جليس من ذكرني. ونحوه عند أبي الشيخ في الثواب عن كعب.

انظر اختلاف الروايات عند العجلوني في كشف الخفاء، ٢٠١/١ حديث رقم (٦١١).

# باب (٥٣) ترجمة الغيب

إشارة: عين الوجه لا يدرك إلا بعد نفوذ سبع طباق:

المشيمة، والصلبة، والشبكية، والعنكبوتية، والعنبية، والقرنية، والملتحمة.

قال الحكماء: فهذه طبقات العين.

وهو من ورائها محفوظ بها، فكذلك عين القلب تنفذ بسبع طباق مثل: البصر: فالمشيمة كونه. والصلبة: وصفه. والشبكية: تعلَّقه. والعنكبوتية: تداخل الخواطر عليه. والعنبية: تخليصه. والقرنية: زمانه. والملتحمة: وصلته بمن عرف.

فإذا نفذ هذه الأطباق، وتصفح هذه الأوراق حينئذ ينفذ إلى أول منزل من منازل الغيب، وهو منزل الضياء.

إشارة: عين القلب وإن أُعطي العلم فلا يزال خلف الحجاب، حتى يؤيده البصر.

لطيفة: في الحِس سِر في الخلق لم يُطلع اللَّه عليه إلاَّ المصطفين من عباده.

# باب (٥٤) ترجمة الوفاء

إشارة: من ترك حقًا له عند الحق في الدنيا ليأخذه منه في الآخرة فما تركه.

ومن ترك حقاً له لا ليأخذه منه فقد عاند.

لطيفة: قال الله تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهُ نَصِرُ المؤمنين﴾ (١٠).

وقال: ﴿ كُنِّبُ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْسَةُ ﴾ (٢).

فللعبد على الحق حق. وللحقِّ على العبد حق.

<sup>(</sup>١) أوردها صاحب النسخة (ط): قال تعالى: ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ..﴾ وهذا تحريف.

ولكن النص القرآني أهم ما دام يقول المؤلف: قال الله تعالى.. ففي هذه الحالة يجب إيراد نصّ الآية لا معناها كما حدث هنا. كما أن المعنى بهذه الصيغة قد يدخل في باب المساءلة عافانا الله من ذلك. ونـصّ الآيـة ﴿وَلَقَدْ أَرْسَكَنَا مِن قَلِكَ رُسُلًا إِلَىٰ فَوَهِمْ فَهَادُوهُم بِالْهَبِنَتِ فَأَنْفَصَنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَهُوا وَكَاكَ حَقًّا عَتْمَا نَصَّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾. وهي الآية رقم (٤٧) من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (٤٥).

# باب (٥٥) ترجمة الفهوم

إشارة: ليس مع المشاهدة فهم.

لطيفة: الفهم يريد العجب، والعجب يريد الكبرياء، والكبرياء رداء الحق. فمن تردّى به قصم.

إشارة: سله الفهم فإنه يُناجيك.

لطيفة: الفهم تفتيش، والتفتيش تبديد، والتبديد لا يكون إلا في الأسماء والأغيار، كما أنّ الحيرة لا تكون إلا فيمن لا يتكيّف.

إشارة: ليس العجب من طلب كيفية من لم يعرف، وإنما العجب من أين علم أنّ ثَمَّ كيفية؟!

لطيفة: الحقُّ له حقيقة ولا تُحَدُّ.

# باب (٥٦) ترجمة التوقيع

إشارة: توقيع الربوبية تخضع تحت سلطانه لطائف الأرواح.

تنبيه: قال الله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِهَهْدِئَ أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ (١).

إشارة: ﴿ كُنَّبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ (١).

لولا انتظار الآمال ما فرح بالتوقيعات.

إشارة: توقيع روح القدس يخالف توقيع الكون.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٤٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (٥٤).

# باب (۵۷) ترجمة التسخير

الطيفة: الحقُّ يطلب الإنسان، والمقامات تطلبه، وهو لمن أجاب.

إشارة: الإنسان محجوب عن الحق في الأحوال، مشهود له في المقامات.

لطيفة: المقام يحجبك إن نظرته في الحق، أو نظرت الحق فيه.

قالت الملائكة: ﴿وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّقَلُومٌ ۞﴾(١). وكذلك كل موجود.

لطيفة: الحال مُهلكة، والمقام مُنَجِّ، غير أن الدَّعوى في المقام مهلك، والدعوى في الحال غير مأخوذ بها صاحبها.

إشارة: كن في الحال يكن الحق معك، ولا تكن في المقام تكن مع نفسك.

إشارة: صاحب الحال سكران، ويصحو. ومن صحا شهد على نفسه بالتَّغيير. وصاحب المقام ينتقل فهو مثله. فالحجاب موجود على كل حال ووجه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآية رقم (١٦٤).

# باب (٥٨) ترجمة السلب والتنزيه

إشارة: لا أقول لك: تجرُّد عن هيكلك، ولا انسلخ من ظلمتك ولا اسبح في بحار شبُحات روحانيتك، ولا جُلْ في ميادين التقديس لترى الحق، أو يهب عليك نسيم جود مشاهدته، أو اجعل ذلك تعرضاً لنفحاته.

لا أفعل ذلك مطلقاً فإن فيه نسبة عجز، وتعظيم كون في جناب الحق. والحق لا يقاومه شيء.

فمتى سمعت داعي الحق إلى مقام ما، فاعلم أنه معك في المقام الذي يدعوك منه. فلا يحجبنك الخطاب بالدعاء عن وجوده فيما عندك.

لطيفة: رُوحُ القُدُس تطلب الحق على عزّيته عندك كما تطلبه أنت على حبسك في ظلمة هيكلك.

فالكُلُّ عاجز، وليست رؤيته في نور القُدْس عند المحقق بأظهر ولا أوضح من رؤيته في ظُلْمة الطين.

لطيفة: الحقُّ لا يعرُّبُ عنه شيء فهو مع كل شيء، فلا يعزب هو عن كل شيء.

# باب (٥٩) ترجمة القدرة

إشارة: إذا تنقّلت بالخيرات أشهدك أنه كأن يدك عند البطش، وسمعك عند الاستماع، وبصرك عند النظر. فهو السميع البصير الباطش. فالعناية بك في كشفك ذلك.

إشارة: الوضعيَّات لا تؤثَّر في الحقائق، وهي من الحقائق.

لطيفة: مو القائل: ﴿ أَخْسَنُواْ فِيهَا ﴾ (١).

وهو القائل: ﴿ آدَخُلُوا ٱلْجَنَّةَ ﴾ (٢).

فاشتركا في سمع الكلام، فليس المطلوب سماع الكلام.

إشارة: من تجوَّد عن غرضه أمِنَ سطوة مرضه.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، مورة المؤمنون، الآية رقم (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الزخرف، الآية رقم (٧٠).

## باب (٦٠) ترجمة الذكر

إشارة: من أَحَبُّ الحقُّ وغار عليه فهو مع حُبّه لا مع الحق.

العارف لا يغير على الحق بل يعشقه إلى عباده، ويحببه إليهم.

إشارة: من غار على الحق من نفسه فما عرف نفسه، فما عَرَف ربُّه.

لطيفة: الكون يحجبه المذكور عن الذكر، والذكر عن المذكور.

والحق يذكرك مع مشاهدته إيّاك، فثبت أنه ليس كمثله شيء.

إشارة: لا تَغِرُ عليه ولكن غِرْ له.

لطيفة: لا يُحجب بالغيرة إلا من ادّعى المعرفة، فمن لم يدّع المعرفة فربما قرب على غيرته.

وبرهان التقريب: رفع الغيرة عنه عند الرجوع إلى نفسه.

# باب (٦١) ترجمة المحبة

إشارة: كل مُحِبّ مشتاق ولو كان موصولاً.

لطيفة: إذا دُعيت الأسرار بلسان الأمر، أدبرت للعزّة التي هي عليها.

وإذا دُعِيَتْ بلسان اللَّطْف من غير أمر أقبلت فقيرة، إلاَّ المحبُّون العارفون فإنهم يُقْبلون عند كل دعاء.

يقول حاجب الباب: حيّ على الصلاة.

فيقول المحب: وعيت لما فيه قرّة عيني.

ويقول الغير: جاء التكليف.

لطيفة: ما دُعي الخلق من باب الحُب، ولكن من باب الجود على الأسماء حتى تظهر حقائقها.

فهو حُبُّ للأسماء جود للعَيْن.

# باب (٦٢) ترجمة الصرف

إشارة: من طلب العلم طلب الحجاب، إلا من طلبه من باب العين.

ومن ترك العلم فهو جاهل.

إشارة: من قال: الرؤية تابعة للعلم (كأبي حامد)(١).

فقل له: العلم تعلُّق بالوجود. وما ضبط غيره.

والرؤية تعلّقت بالموجود، لا من كونه موجوداً. والعلم لا يضبط ذلك. فكيف تكون الرؤية تابعة للعلم؟

لطيفة: من قال لك: لا تبرح من العلم، فقد قتلك بسيف الأبد.

قالت طائفة: العلم حجاب، وذلك لأنه يعتر منك ما ينبغي أن تفرغه للرؤية.

فلا تتعلم. أي: لا تقف مع العلم.

لطيفة: ﴿وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمُا﴾(٢).

علمُ العين. وهو الحاصل من الدُّليل. إذا علمت فلا يخلو علمك بالحق، أو يستوي الحق. تعلقه بالحق مُحَال وتعلقه بالسوي حجاب. فأنت بعيد مع العلم على كل حال.

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية رقم (١١٤).

### رسائل ابن عربی

إشارة: العلمُ ليلٌ لا صُبْح له، ومن قطع المفاوز في الظلمات وهو غير خرّيت زاد تيهاً على تيهٍ.

الدليل للعلم يطلب معلومه، وذات الحق لا تُعْلَم، فليس عندك ما تطلبه.

إشارة: لو كانت الرؤية نتيجة العلم لكانت كشباً.

والرؤية من عين المنَّةِ الأولى، والجود المطلق.

# باب (٦٣) ترجمة النوراني

إشارة: الرؤية حجاب. وكانت الدار حجاباً. فإنها ظلمة، والظلمة حجاب.

إشارة: ظِلُّ. والرؤية ضياء.

فالناس بين ظلِّ وضياء. فإنهم بين حقٌّ وخلَّق.

إنه نوراني. يرى أيّ حجاب دون الإبصار. فكيف يرى الأبصار؟

# باب (٦٤) ترجمة قدر الفُرْب

إشارة: الحق أقرب إليك منك إليك، وهو القريب البعيد.

خرج رجال الحق يسمعون منه، وله خطاب أمر وخطاب ابتلاء.

فامتثل خطاب الأمر. واقبل خطاب الابتلاء من غير امتثال.

واسجد عند الخطابين: سجود شكر، وسجود إقالة.

إشارة: المقدار منك ظهر، وإليك يعود.

فلا تنسبه إلا إليك تُصب.

# باب (٦٥) ترجمة الاستفهام

إشارة: الاستفهام عن الإنَّيَّة يؤذن بالمكر.

والاستفهام عن الإنتين يؤذن بالاستدراج.

والاستدراج: من حيث لا تعلم.

والمكر: من حيث لا تشعر.

وترك السؤال يؤذن بالبعد. فأين الراحة؟!

# باب (٦٦) ترجمة الجزاء

إشارة: نعتُك مردود عليك، وعلى ما تكون مع الحق يكون معك.

# باب (٦٧) ترجمة الهادي

إشارة: الحيرة قبل الوصول.

والحيرة في الوصول.

والحيرة في الرجوع.

كيف لا تحار العقول والأسرار فيمن لا تُقيّده البصائر والأبصار؟

إشارة: لو جلَّى الحق نَفْسَك لك لحِرْتَ.

لطيفة: الواصل إليه من لا يصل إليه.

إشارة: عين روح القدس دعى منه ليصل إلى نفسه.

عسى تجد الحق عند وجوده في السراب فيلف في بحار غيبه.

وتوعَّرت عليه المسالك، وتداخلت عليه الطرق تداخل خيوط الرقم في ظاهر الثوب فاستغاث بالإقالة عن طلب المعرفة. فأجاب الاسم المغيث: يا هذا فيك بهت، ولم تقو على مشاهدتك لك فتأدّب، ولا تطلب ما لا يمكن تحصيله.

# باب (٦٨) ترجمة الحجاب

إشارة: الحجاب في الحجاب لأن عيونهم ناظرة إلى من يطلب الدخول.

لطيفة: الرُسل حجاب بين يدي الحق، دعاة إليه فمن أجابهم دخل فخلع عليه خلعة الحجابة، والوفادة، والسقاية.

فهو: يدعو القلوب خاصة.

والرسل: حجبة تدعو القلوب والجوارح.

والملائكة: حجبة بين يدي الحق.

والرسل والأنبياء حجبة لذواتهم.

إشارة: الحجاب لا يؤذن بالعذاب في آخرة إلا في حق من طلب الرؤية فحرِمها.

لطيفة: من شرط الالتذاذ بالرؤية المعرفة.

الرؤية التي يجتمع فيها المنافق والمؤمن لا تكون معها المعرفة لا تقع بها اللذة وإلاً التشريف.

# باب (٦٩) ترجمة معرفة الرداء

إشارة: الخليفة نائب الحق في خلقه فلذلك تظهر صفاته.

ليس العجب مِمَّا قلت فهكذا خلقك، وإنما العجب منك كيف لا تعرف ذلك؟!

ليس العجب منك كيف لا تعرف ذلك، وإنما العجب كيف أقول لك: كيف لا تعرف ذلك؟! والحق ما عرفك، وأنت لا تُعرف حتى يعرفك؟!

لطيفة: الرداء والإزار فمن خُلِمًا عليه معاً فهو النائب والخليفة.

من كان رداء فهو سعيد، ومن كان إزاراً فهو شقى.

إشارة: من عرف الحق قبل نفسه لم يعرفه حقاً لكن عرفه ذاتاً.

لطيفة: لولا الألوهية لما تنوعت التجلّيات.

لطيفة: التنوُّعات حقائق الأحكام فما ثمَّ وثُمَّ.

والحمد لله ربّ العالمين، وسلام على عباده المرسلين، والحمد لله ربّ العالمين

وصلى اللَّه على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم

# كتاب حلية الأبدال

وما يظهر عنها من المعارف والأحوال

# بِ اللهِ الرِّجزارِي

### ربً انعمت فزد

الحمد لله على ما ألهم، وعلَّمنا ما لم نكن نعلم، وكان فضل الله علينا عظيماً، وصلى الله على السيد الأكرم، المعطي جوامع الكلم في الموقف الأعظم، وسلّم تسليما.

أمًا بعد

فإني استخرتُ اللَّه تعالى ليلة الاثنين الثاني عشر من جُمادى الأولى سنة تسع وتسعين وخمسمائة بمنزل الميه بالطائف(١) في زيارتنا عبد اللَّه بن عباس(٢) ابن عم رسول اللَّه بيَّا وكان سبب استخارتي سؤال صاحبي أبي محمد عبد اللَّه بن بدر بن عبد اللَّه الحبشي(٢) عتيق أبي الغنائم بن أبي الفتوح الحراني رحمه اللَّه، وأبي عبد اللَّه محمد بن

<sup>(</sup>١) (الطائف) بينها وبين مكة اثنا عشر فرسخاً. قال عنها الأصمعي: دخلت الطائف وكأني أبشر، وقلبي ينضح بالسرور، ولم أجد لذلك سبباً إلا انفساح جوّها وطيب نسيمها بها ورج الطائف، واد نهى النبي على عن أخذ صيدها واختلاء حشيشها. ينسب إليها عبد الله بن عباس على والحجاج بن يوسف الثقفي، وغيرهما.

انظر القزويني: آثار البلاد، ٩٩.

<sup>(</sup>٢) (عبد الله بن عباس) هو: أبو العباس عبد الله بن العباس بن عبد المطلب القرشي، الهاشمي، الحبر، البحر، الصحابي الجليل. ابن عم رسول الله ﷺ وأبو الخلفاء العباسيين. ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، ونشأ في بدء عصر النبوة. فصحب النبي ﷺ وروى عنه الأحاديث ودعا له ﷺ: (اللهم علّمه الحكمة وتأويل القرآن) ولذا يقال عنه: نغم ترجمان القرآن ابن عباس. توفي ﷺ سنة ٦٨ه بالطائف.

انظر ترجمته في ابن قنفذ القسنطيني: كتاب الوفيات، ٧٦. أبو نعيم: حلية الأولياء، ٣١٤/١. ابن المماد: شذرات الذهب، ٧٥/١. ابن حجر: الإصابة في تمييز الصحابة ترجمة رقم (٤٧٧٢).

 <sup>(</sup>عبد الله بن بدر بن عبد الله الحبشي) من تلاميذ الإمام محيى الدين بن عربي ونساخ كتبه، وسامعي
 آثاره. سمع الكثير عن ابن عربي، وكتب الكثير أيضاً، وترك تأليفات منها: (الإنباه على طريق الله) وقيل: ــ

### رسائل ابن عربی

خالد الصدفي التلمساني، وفّقهما الله أن أقيّد لهما في هذه الأيام؛ أيام الزيارة ما ينتفعون به في طريق الآخرة.

فاستخرت الله في ذلك، وقيدت لهما هذه الكرّاسة التي سميتُها: «حِلْيَةُ الأبدال وما يظهر عنها من المعارف والأحوال»(١) تكون لهما ولغيرهما عوناً على طريق السعادة، وباباً جامعاً لفنون الإرادة.

ومن موجد الكون نسأل التأييد والعون.

هو مما سمعه من شيخه ابن عربي، توفي رحمه الله سنة ٢٣٨هـ نفس العام الذي توفي فيه ابن عربي.
 انظر كحالة: معجم المؤلفين، ٣٩/٣. الجزء الثاني من رسائل ابن عربي: تاج الرسائل ومنهاج الوسائل،
 المطبوع بمؤسسة الانتشار العربي. وكذا المجلد الثالث ص ٢١٠.

<sup>(</sup>١) (حلية الأبدال) أولاً: العِلْيَة: مَا يتحلّى به، أو يتزيّن به من مصاغ الذهب والفضة. وفي نص الآية: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًا وَتَنتَخْرِهُنَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾. وفي الحديث أنه ﷺ قال: ما لي أرى عليك حلية أهل النار؟ عندما جاءه رجل وعليه خاتم من حديد.

أمّا (الأبدال) فهم: سبعة من رجال القطب. من سافر منهم من موضع، أيّ موضع كان، وترك جسداً على صورته حيّاً بحياته، ظاهراً بأعماله بحيث لا يعرف أحد أنه فُقِدَ، وذلك هو البدل لا غير. وتقريب معنى البدلية في تعدّد ظلّ شخص واحد في الأنوار المتعددة على الأنحاء المختلفة. وهو؛ أي: البدل في قلبه الآحاد، والصور. صورته على قلب إبراهيم عليه فإن البرزحية الكبرى الجامعة بين الأحدية المسقطة للاعتبارات، والواحدية المشبهة لها، بحكم الإحاطة، واشتمال كل الحقائق الكامنة فيها على الكل حقيقة محمدية. وبحكم التمييز الحقي بين ما اشتملت عليه هذه البرزحية من كليات المراتب والأمهات السبع الذاتية الثبوتية، مع بقاء حكم أحدية الجمع عليها حقيقة إبراهيمية.

وبحكم غلبة التفضيل والتمييز منشأ حقائق الأنبياء وورثتهم على سبيل البدلية. فمن انتهى إلى هذه البرزخية أُوقف، أو غلبت عليه مطالعة حكم التمييز والتفضيل فيها فكان على قلب نبي غلبت حكم نسبته عليه.

ومن انتهى إليها وطالع منها التمييز الحقي بين الأمهات السبع الكلية مع مطالعته أحدية جمع الجمع وطالع الإحاطة والاشتمال. ووجد أن كل شيء منه كل شيء. وتحقق في البرزخية بمشرف عبر عنه به وأو أدنى، فهو على قلب محمد (صلى الله عليه وسلم) ولما كان إبراهيم على أول من قام بمظهرية الأمهات السبع على حكم التمييز الخفي بينهما نسبة البدلاء السبعة إليه وراثة. فإن كلا منهم متحقق بمظهرية واحدة منها ومع مطالعة أحدية جمع الجمع في تحققه.

انظر القاشاني: رشح الزلال في شرح الألفاظ المتداولة بين أرباب الأذواق والأحوال، بتحقيقنا ص ٦٣. ومعجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا أيضاً ٢٧٤/١. وفيه تفصيل أكثر.

### فصل

الحُكْمُ نتيجة الحكمة، والعِلْمُ نتيجة المعرفة، فمن لا حكمةً له، لا مُحكَمَ له، ومن لا معرفة له، لا علم له.

فالحاكم العالم لله قائم، والحكيم العارف بالله واقف، فالحاكمون العالمون الميُون (١)، والحكماء العارفون بائيون (٢).

(١) ينبغي أن أشير هنا إلى أن حرف واللام) يقول عنه ابن عربي: إن اللام من عالم الشهادة والجبروت. مخرجه: من حافة اللسان، أدناها إلى منتهى طرفه. عدده: في الاثني عشر فلكاً ثلاثون. وفي الأفلاك السبعة ثلاثة. بسائطه: الألف والميم، والهمزة والفاء والياء. يتميز في الخاصة وخاصة الخاصة. له الغاية مرتبته الخاصة سلطانه: في البهائم. طبعه: الحرارة واليبوسة والبرودة. عنصره الأعظم: النار. ممتزج، كامل، موحش، مفرد... ويقول فيه:

السلام لسكازل السسنسي الأقسدسسي ومقامه الأع مهما يقم تبدى المكون ذاته والعالم الك يعطيك روحاً من لبلاث حقائق يمشي ويرف انظر: الفتوحات، لابن عربي، ٢٠٧/١، من طبعة الهيئة العامة للكتاب.

ومقامه الأعلى البهي الأنفَسِ والعالم الكوني مهما يجلس يمشي ويرفل في ثياب السندس

(٢) أما «الباء» فقد كتب عنها ابن عربي كتاباً، وستجده إن شاء الله قريباً في أجزاء هذه السلسلة من رسائل
 ابن عربي يقول فيها:

الباء للعارف الشبلي مُعْتَبَرٌ وفي نُقَيْطتها للقلب مُدُّكر سِرُ العبودية العلياء مازجها لذاك ناب مناب الحق فاعتبروا

اعلم أن «الباء» من عالم الملك والشهادة والقهر له الحقائق والمقامات والمنازلات. يشيرون به إلى أول الموجودات، وهو في المرتبة الثانية من الوجود، وبه قامت السموات والأرض وما بينهما، قال الشيخ أبو مدين: «ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الباء عليه مكتوبة». يعني به قام كل شيء. وقال الشبلي: أنا النقطة التي تحت الباء.

انظر ابن عربي: الفتوحات، ٣٢١/١، كتاب الباء. القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا ٢٦٥/١، باب والباء.

### فصل

لمًا شغف الزاهد: بترك دنياه. والمتوكل: يَكِلُ أمره إلى مولاه. والمريد: بالسماع والوجد. والعابد: بالعبادة والجهد. والحكيم العارف: بالهمّة والقصد.

وغاب العالمون الحاكمون في الغيب فلم يعرفهم عالم، ولا مُريد، ولا عابد. ولا شهدهم متوكل ولا زاهد.

فَتَرْكُ الزاهد للعِوَض، وتوكَّلُ المتوكل لنَيْلِ الغرض، وتواجدُ المريد لتنفيس الكُرَب، واجتهادُ العابد رغبة في القُرَب، وقَصْدُ العارف الحكيم بهمته الوصول.

وإنما يتجلّى الحقُ لمن انمحى رسمه، وزال عنه اسمه. فالمعرفة حجاب على المعروف، والحكمة باب عنده يكون الوقوف، وما بقي من الأوصاف فأسباب كالحروف، وهذه كلها تُسَمّى عِلَلُ الأبصار، وتطمس الأنوار.

فلولا وجود الكون لظهر العين، ولولا الأسماء لبرز المسمّى، ولولا المحبة لاستمر الوصال، ولولا الحظوظ به لملكت المراتب، ولولا الهوية لظهرت الرِنّية، ولولا «هو» لكان «أنا»، ولولا «أنت» لبدا رسم الجهل قائماً ولولا الفهم لقوي سلطان العلم.

فإذا تلاشت هذه الظُّلَم وطارت بمرهفات الفناء هذه التُّهَم

سبحسلسى لِسقَسلْسِسكَ مَسنَ لَسمْ يَسزَلْ
بسه قساطِسنساً فِسي غُسيُسوبِ الأَزَلْ
وَمَسا حَسجَسبَ السعَسيْسنُ عَسنْ دَرْكِسها
سِسوَاكَ ولسكسن بِسطَسزبِ السمَسطَلُ
تسبَسيُسن لِسلْسقَسلْسبِ أَنَّ السّذي

رآهُ بِــهِ دائــهِ الــكــامُ لِــهِ يَـــامَ الــكــامُ الــكــامُ الــكــامُ الــكــامُ الــكــامُ الــكــامُ الــكــامُ الـــكــامُ الــــــمُ الـــــمُ الــــــمُ الــــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الـــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الـــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الـــــمُ الـــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الـــــمُ الــــــمُ الــــــمُ الـــــمُ الــــمُ الـــــمُ الــــمُ الـــمُ الــــمُ الــــمُ الــــمُ الـــمُ الــــمُ الــــمُ الــــمُ الــــمُ الــــمُ الــــمُ الـــمُ الــــمُ الـــمُ الـــمُ الــــمُ ا

ويُنبدي سَنساهُ رُسُسومُ السمَسحَسلُ

### فصل

كان لنا بمرشانة الزيتون ببلاد الأندلس صاحبٌ من الصالحين يعلّم القرآن. وكان فقيهاً مُجيداً، حافظاً، ذا ورع وفضل وخدمة للفقراء اسمه (عبد المجيد بن سلمة). أخبرني وفقه الله، قال:

وبينا أنا ليلة في مُصلاًى، قد أكْمَلتُ حزْبي، وجعلتُ رأسي بين رُكْبتيّ أذكر الله تعالى؛ إذْ تحسَّسْتُ لشخص قد نقد مُصلاًى من تحتى، وبسط عِوَضاً منه حصيراً حصيفاً وقال: صلًّ عليه. وباب بيتي عليّ مُغلق. فداخلني منه جزع. فقال لي: من يأنس بالله لم يفزع.

ثم قال لي: اتَّق اللَّه في كل حال.

ثم إني أُلهمتُ فقُلْتُ له: يا سيدي، بماذا يصير الأبدال أبدالاً ٢٠١٧

فقال لي: بالأربعة التي ذكرها «أبو طالب»(٢) في «القوت»(٣): الصمت، والعزلة، والجوع، والسهر.

ثم انصرف عني، ولا أعرف كيف دخل، ولا كيف خرج. غير أن بابي على حاله مغلق، والحصير الذي أعطانيه تحتي.

 <sup>(</sup>١) انظر ما تقدم حول الكلام عن الأبدال أثناء الحديث عن عنوان الكتاب.

<sup>(</sup>٢) (أبو طالب) هو: محمد بن علي بن عطية الحارثي، أبو طالب المكّي نسبة إلى مكة لأنه سكن بها كثيراً.

انظر ترجمته في رسالة وتاج التراجم، من هذا المجلّد.

<sup>(</sup>٣) «القوت» هو كتاب «قوت القلوب».

### رسائل ابن عربی

وهذا الرجل هو من الأبدال، واسمه «معاذ بن أشرس» ﴿ فَهُنَّهُ. فهذه الأربعة التي ذكرها هي عماد هذا الطريق الأسنى، وقوائمه. ومن لا قَدَمَ له فيها، ولا رسوخ فهو تائه عن طريق الله تعالى.

وغرضنا في هذه الكُرَّاسة الكلام في هذه الفصول الأربعة وما تعطيه من المعارف والأحوال.

جعلنا اللَّه وإيَّاكم مِمَّن تحقق بها، وداوم عليها.

إنه على ذلك قدير.

# فصل في الصمت

الصمت على قسمين:

صمتٌ باللسان عن الحديث بغير اللَّه تعالى مع غير اللَّه تعالى جملة واحدة.

وصمتّ بالقلب عن خاطر يخطر له في النفس في كون من الأكوان البيَّة.

فمن صَمَت لسانه، ولم يصمت قلبه خَفٌّ وِزْرُهُ.

ومن صمت لسانه وقلبه ظهر له سِرُه، وتجلَّى له ربُّه.

ومن صمت قلبه ولم يصمت لسانه، فهو ناطق بلسانه الحكمة.

ومن لم يصمت بلسانه ولا بقلبه كان مملكة للشيطان، ومسخرة له.

فصمتُ اللسان من منازل العامة وأرباب السلوك، وصمتُ القلب من صفات المقرّبين أهل المشاهدات، وحال صَمْتُ السالكين السلامة من الآفات. وحال صمت المقرّبين مخاطبات التأنيس.

فمن التزم الصمت في جميع الأحوال كلها لم يبق له حديث إلا مع ربّه. فإن الصمت على الإنسان محال في نفسه، فإذا انتقل من الحديث مع الأغيار إلى الحديث مع ربّه كان نجيّاً مقرباً، مؤيداً في نُطْقِهِ. إذا نطق نطق بالصواب؛ لأنه ينطق عن الله تعالى، قال تعالى في حق نبيّه ﷺ: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَى ﴾(١). فالنطق بالصواب نتيجة الصمت عن الخطأ، والكلام مع غير الله خطأ بكل حال. وبغير الله شرّ من كل وجه.

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النجم، الآية رقم (٣).

### رسائل ابن عربی

قال اللَّه تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِ إِصْلَنِج بَيْنَ النَّاسِ ﴾ (١).

ولكمال شروطها قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ تُخْلِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (٢).

ولحال الصمت مقام الوحي على ضروبه.

والصمتُ يورث معرفة اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (١١٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البيّنة، الآية رقم (٥).

# فصل في العزلة

العزلة سبب لصمت اللسان، فمن اعتزل عن الناس لم يجد من يحادثه فأداه ذلك إلى الصمت باللسان.

والعزلة على قسمين:

عزلة المريدين: وهي بالأجسام عن مخالطة الأغيار.

وعزلة المحققين: وهي بالقلوب عن الأكوان. فليست قلوبهم مجالاً لشيء سوى العلم بالله تعالى، الذي هو شاهد الحق فيها الحاصل من المشاهدة.

وللمعتزلين نيَّاتُّ ثلاث:

نية اتقاء شر الناس.

ونية اتقاء شر المتعدي إلى الغير، وهو أرفع من الأول. فإن في الأول سوء ظن بالناس، وفي الثاني سوء ظن بنفسه. وسوء الظن بنفسك أولى، لأنَّك بنفسك أغرَف.

ونية إيثار صحبة من جانب الملأ الأعلى.

فأعلى الناس من اعتزل عن نفسه إيثاراً لصحبة ربَّه. فمن آثر العزلة على المخالطة فقد آثر ربّه على غيره، ومن آثر ربه لم يعرف أحد ما يعطيه اللَّه تعالى من المواهب والأسرار.

فإنه لا تقع العزلة أبداً في القلب إلا من وحشة تطرأ على القلب من المعتزل عنه وآنس بالمعتزل إليه، وهو الذي يسوقه إلى العزلة فكانت العزلة تغني عن شروط الصمت. فإن الصمت لازم لها. فهذا صمتُ اللسان. وأمّا صمتُ القلب: فلا تعطيه العزلة. فقد يتحدث الواحد في نفسه بغير الله تعالى مع غير الله تعالى. فلهذا جعلنا الصمت ركناً من الأركان في الطريق، قائماً بنفسه.

### رسائل ابن عربی

فمن لازَمَ العزلة وقف على أسرار الوحدانية الإلهية. هذا ينتج له من المعارف، ومن الأسرار أسرار الأحدية، التي هي الصفة، وحال العزلة التنزيه عن الأوصاف البشرية سالكاً كان أو معتزلاً، أو محققاً.

وأرفع أحوال العزلة الخلوة. فإن الخلوة عزلة في العزلة، فنتيجتها أقوى من نتيجة العزلة العامة. فينبغي للمعتزل أن يكون صاحب يقين مع الله تعالى، حتى لا يكون له خاطر متعلّق خارجاً عن بيت عزلته. فإن محرم اليقين فليستعد لعزلته قوته زمان عزلته، حتى يتقوى يقينه بما يتجلّى له في عزلته.

لا بدّ من ذلك. هذا شرط محكم من شروط العزلة. والعزلة تورث معرفة الدنيا.

# فصل في الجوع

الجوع هو الركن الثالث من أركان هذا الطريق الإلهي. وهو يتضمن الركن الرابع، الذي هو السهر. كالعزلة تتضمن الصمت.

والجوع جوعان:

جوع اختيار: وهو جوع السالكين.

وجوع اضطرار: وهو جوع المحقّقين.

فإن المحقق لا يجوّع نفسه، ولكن قد يقلل أكله إن كان في مقام الإنس. فإن كان في مقام الهيبة كثر أكله.

فكثرة الأكل للمحققين دليل على صحة سطوات أنوار الحقيقة على قلوبهم بحال العظمة من مشهودهم

وقلة الأكل دليل على صحة المحادثة بحال المؤانسة من مشهودهم. وكثرة الأكل للسالكين دليل على بُعدهم من الله، وطردهم عن بابه، واستيلاء النفس الشهوانية البهيمية بسلطانها عليهم. وقلة الأكل لهم دليل على نفحات الجود الإلهي على قلوبهم فيشغلهم ذلك عن تدبير جسومهم.

والجوع بكل حال ووجه سبب داع للسالك والمحقق إلى نيل عظيم الأحوال للسالكين، والأسرار للمحققين ما لم يفرط تضجر في الجائع، فإنه إذا أفرط أدّى إلى الهوس وذهاب العقل، وفساد المزاج. فلا سبيل للسالك أن يجوع الجوع المطلوب لنيل الأحوال إلاّ عن أمر شيخ، وأمّا وحده فلا سبيل.

لكن يتعين على السالك إذا كان وحده التقليل من الطعام، واستدامة الصيام، ولزوم أكلة

واحدة بين الليل والنهار، وإن يغب الإدام الدسم فلا يأتدم في الجمعة سوى مرتين إن أراد أن ينتفع به حتى يجد شيخاً. فإذا وجده سلم أمره إليه، وشيخه يدبر حله وأمره إذ الشيخ أعرف بمصالحه منه.

وللجوع حالٌ ومقامٌ.

فحالة: الخشوع، والمسكنة، والذلة، والافتقار، وعدم الفضول، وسكون الجوارح، وعدم الخواطر الرديّة. هذا حال الجوع للسالكين.

أمًا حاله في المحققين: فالرّقة، والصفاء، والمؤانسة، وذهاب السكون، والتنزّه عن الأوصاف البشرية بالعزّة الإلهية والسلطان الرباني.

ومقامه: المقام الصمداني، وهو مقام عالي له أسرار وتجليات، وأحوال ذكرناها في كتاب همواقع النجوم، (١) في عضو القلب. ولكن في بعض النسخ فإني استدركته فيه بمدينة والجابية، سنة سبع وتسعين وخمسمائة، وكان قد خرجت منه نسخ كثيرة في البلاد، لم يثبت فيها هذا المنزل. فهذه فائدة الجوع لصاحب الهمة. لا جوع العامة. فإن جوع العامة جوع صلاح المزاج، وتنعيم البدن بالصحة لا غير. والجوع يورث معرفة الشيطان عصمنا الله وإياكم منه.

 <sup>(</sup>١) كتاب «مواقع النجوم» من أهم الكتب لابن عربي طبع عدة مرات وإن شاء الله سوف يتم تحقيقه ونشره
 قريباً ضمن سلسلة (رسائل ابن عربي) التي تتولّى نشرها دار الانتشار العربي. المحقق.

# فصل في السَّهر

السُّهرُ: نتيجة الجوع. فإن المعدة إذا لم يكن فيها طعام ذهب النوم.

والسهر؛ سهران: سهرُ العين. وسهر القلب.

فسهر القلب: انتباهه من نومات الغفلات طلباً للمشاهدات.

وسهر العين: رغبة في بقاء الهمَّة في القلب لطلب المسامرة.

فإن العين إذا نامت بطل عمل القلب. فإن كان القلب غير نائم مع نوم العين فغايته مشاهدة سهره لمتقدم لا غير. وأمًا أن يلحظ غير ذلك فلا.

ففائدة السهر: استمرار عمل القلب، وارتقاء المنازل العلية المخزونة عند الله تعالى.

وحالُ السهر: تعمير الوقت خاصة للسالك والمحقق. غير أن المحقق في زيادة التخلق الرباني لا يعرفه السالك.

وأمًّا مقامُهُ: فمقام القيُّومية. وربما بعض أصحابنا منع أن يتحقق أحد بالقيومية، وبعضهم منع من التخلق بها. لقيتُ إذاً وأبا عبد الله بن جنيد، فوجدته يمنع من ذلك. وأمّا نحن فلا نقول بذلك. فقد أعطتنا الحقائق أن الإنسان الكامل، لا يبقى له في الحضرة الإلهية اسمم إلاً وهو حاملٌ له. ومن توقف من أصحابنا في مثل هذه المسألة فلعدم معرفته بما هو الإنسان عليه في حقيقته ونشأته. فلو عرف نفسه ما عسر عليه مثل هذا.

والسُّهَرُ يورثُ معرفة النفس.

تَمُّتُ أركان المعرفة

إذ المعرفة تدور على تحصيل هذه الأربعة معارف:

معرفة الله، والنفس، والدنيا، والشيطان. فإذا اعتزل الإنسان عن الخلق، وعن نفسه، وصمت عن ذكره بذكر ربّه إيّاه، وأعرض عن الغذاء الجسماني، وسهر عند موافقة نوم النائمين، واجتمعت فيه هذه الخصال الأربع بدّلت بشريته ملكاً، وعبوديته سيادة، وعقله حسّاً، وغيبه شهادة وباطنه ظاهراً، وإذا ترجّل عن موضع ترك بدله فيه حقيقة روحانية، يجتمع إليها أرواح أهل ذلك الموطن، الذي رَحَل عنه هذا الولى.

فإن ظهر شوق من أناسي ذلك الموطن شديد لهذا الشخص تجشدت لهم تلك الحقيقة الروحانية التي تركها بدله فكلمها وكلَّمتُهُ وهو يتخيّل أنه مطلوبه، وهو غائب عنه، حتى يقضي حاجته منه.

وقد تتجسَّد هذه الروحانية، إن كان من صاحبها شوق، أو تعلَّق همَّة بذلك الموطن. وقد يكون هذا من غير البدل.

والفرق بينهما أن البدل يرحل، ويعلم أنه ترك بدله. وغير البدل لا يعرف ذلك؛ وإن تركه، لأنه لم يُحكم هذه الأربعة الأركان التي ذكرناها.

وفي ذلك قلت:

يسا مَسن أَزَادَ مَسنَساذِلَ الأَبْسنال
مِسن خَسْرِ قَسْدِ مِسْله للمُعسمالِ
لا تَسْلَمَعَنُ بِهَا فَلَسْت بأَهْلِهَا
إِنْ لَسم تُسزَاحِهُهُم عَسلَسى الأَحْسوَالِ
واصْهُتْ بِقَلْدِكَ واعتزِلْ عَنْ كُلِّ مَنْ
واصْهُتْ بِقَلْدِكَ واعتزِلْ عَنْ كُلِّ مَنْ
يُدْنِيكِ مِنْ غَيْرِ الحَدِيبِ الوَالي فَاذَ سَهِرْتَ وجُعْتَ نُلْتَ مَقَامَهم

وصَحِبِتَ لَهُم في السخالِ والسُّرْحَالِ

بيتُ السولاية قُسسُمست أركانهُ سسادَاتُسنسا فسيسه مسن الأبسدالِ مسا بسيسن صَسفستِ واعستسزالِ دائسمِ والسجوع والسسُهرِ الننزيه العالي

### نهاية الكتاب

والله يوفقنا وإيًاكم لاستعمال هذه الأركان وينزلنا وإيًاكم منازل الإحسان. إنه هو الوليّ المنّان.

والحمد لله وحده.

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم.

# كتاب الوصايا

# بسيات التعالق

الذي أوصيك به أيّها الأخُ الإلهيُ أيّدَكَ اللّهُ بروحٍ منه، حتى تخبر به عنه: أن تعرف الحق، سبحانه وتعالى، من حيث ما أخبرك به عن نفسه أنه عليه. مع اعتمادك على ما اقتضاه البرهان الوجودي، مما ينبغي أن يكون الحق عليه سبحانه من التنزيه والتقديس.

فتجمع بين العلم الذي أعطاك الإيمان، وبين العلم الذي اقتضاه الدليل العقلي. ولا تطلب الجمع بين الطريقين.

بل خُذْ كل طريقة على انفرادها، واجعل الإيمان لقلبك، بما أعطاك من معرفة الله، بمنزلة البصر لحسنك، بما أعطاك من معرفة ما تقتضيه حقيقته. واحذر أن تصرف نظرك الفكري فيما أعطاكه الإيمان، فتُحرم عين اليقين، فإن الله أوسع من أن يقيده عقل عن إيمان، أو إيمان عن عقل.

وإن كان نور الإيمان يشهد العقل من حيث ما أعطاه فكره بصحة ما أعطاه من السلوب. ولا يشهد نور العقل من حيث فكره لصحة ما أعطاه نور الإيمان والكشف. لكن نور العقل به يكون القبول الخارج عن الفكر يشهد بصحة ما أعطاه الكشف والإيمان.

لسلسشسرع نسور ولسلألسبساب مسيسزان

والسسرع للمعقل تسأيسيد وسلطان والسكسف نسور ولسكسن لسيس تسدركسه

إلاً عسقسول لسهسا فسي السوزن رجسحسان

واعلم يا أخي أن العقول بأسرها الملكية والبشرية؛ بل العقل الأول الذي هو أول موجود في عالم التدوين والتسطير قد علمت قصورها وجهلها بحقيقة ذات باريها. وأنها ما تعرف من هذه الذات المنزَّهة إلاَّ قدر ما يطلب العالم منها من المناسبة. وتلك صفات الإله. فما عرفت

سوى المرتبة. فاشتركت العقول البليغة والقاصرة في هذا الجهل والقصور وما عدا هذه المعرفة فهو العلم بما سوى الله.

والعلمُ بما سوى الله لا حاجة لنا به \_ أعني الحاجة المهمة التي بحصولها يكون كمال النفس. فإن الصفة النفسية التي لهذه الذات المنزَّهة من المحال أن تكون سوى واحدة. وهي عين الذات، وتعيينها من حيث الإثبات محال. فالعلم بها محال فإنها ذات لا تقبل التركيب. فتعالت عن الفصول المقوَّمة لها.

فإذا كان الأمر على ما ذكرناه فلم يبق إلا التهيئ لما يكون منه من حيث الوهب الإلهي، فإن القوى لا تُعطي إلاً ما فيها، وجميع ما فيها تابع لها في الخلق. فمحال أن تعلم موجدها علمه بنفسه.

فإذا هيَّأت المحل للتَّجلِّي الإلهي فهو أكمل ما يحصل من العلم، وهو علم عقول الملائكة والأنبياء والخواص من عباد اللَّه من المجرّدين والهياكل النورانية فلا تتعب خاطرك في التفكر في العلم باللَّه. قال اللَّه تعالى: ﴿وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُمُ ﴾(١).

وقال نَالِئِينَ: (لا تَتَفَكَّرُوا في ذات الله)(٢).

فالشغل بما لا يوصل إليه تضييع لما يستحقه الوقت.

واعلم يا أخي أنه ما انتقش من العلم الإلهي في العالم إلا قدر ما هو العالم عليه، إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية رقم (٢٨).

٢) حديث: (لا تتفكروا في ذات الله)، رواه أبو نعيم في الحلية عن ابن عباس الفظ: (تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في الله). ورواه ابن أبي شيبة في كتاب العرس له من قوله عن ابن عباس بلفظ (تفكروا في كل شيء ولا تتفكروا في الله). ورواه الأصبهاني في الترغيب بهذا اللفظ. ورواه أبو نعيم عن ابن عباس أيضاً أنه و المنظمة عرج على أصحابه فقال: ما جمعكم؟ فقالوا: اجتمعنا نذكر ربنا، ونتفكر في عظمته فقال: تفكروا في خلق الله ولا تتفكروا في الله فإنكم لن تقدروا قدره). ورواه أبو الشيخ في كتاب العظمة. ورواه الديلمي في مسند الفردوس عن ابن عباس أيضاً وفي صحيح ومسلم، عن أبي هريرة و العظمة رفعه: لا يزال الناس يتساءلون حتى يقال: هذا خلق الله ممن خلق الله، فمن وجد من ذلك شيئاً، فليقل آمنت بالله. ومن شواهده، ما رواه الحكيم الترمذي، وابن لال عن ابن مسعود: (رأس الحكمة مخافة الله).

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٣١١/١، حديث رقم (١٠٠٥).

عُلوًاً: وهو قوله تعالى: ﴿وَأَوْجَن فِي كُلِّ سَمَآهِ أَمْرَهَاۗ﴾(''. وشفلاً: وهو قوله تعالى: ﴿وَقَدَّرَ فِيهَاۤ أَقْوَاَتُهَا..﴾(''

فإذا صَفَتْ النفْسُ وصقلت مرآتها فلا تقابل بها العالم ليحصل فيها، وينتقش فيها ما في العالم بأسره، فإنه لا فائدة فيه ولكن قابل بها الحضرة الذاتية من حيث ما تعلم نفسها مقابلة افتقار وتعرية ليهبها الحق من معرفته ما لا يمكن حصوله إلا بهذه الطريقة.

وهذا القدر من العلم ما هو مما ينتقش في العالم الخارج عنك فإن قيل لك: فقد انتقش في اللّوح المحفوظ جميع ما يكون إلى يوم القيامة، وقد علمه القلم؛ الذي هو العقل الأول، وهذا الحاصل لك هو مما في العالم فكيف الأمر؟

قلنا: ما انتقش في اللّوح المحفوظ<sup>(٣)</sup>، ولا سطر القلم فيه إلاّ العلوم التي تنقال، ويأخذها النقل. وأمَّا ما لا ينقال، ممّا يعطيه التجلّى الذي أردناه هنا فما انتقش في العالم أصلاً.

وحصوله في الإنسان إنما هو من الوجه الخاص الإلهيّ، الذي لكل موجود، وهو خارج عن علم العقل الأول<sup>(٤)</sup>، وغيره مما هو دونه فاعلم ذلك.

واعلم أن السبب الموصّل إلى نيل ما ذكرناه تفرُّغ الخاطر والقلب من كل علم، ومن الفكر المطلوب لاقتناء العلوم، ومَحْو ما كُتب، ونسيان ما عُلم. والجلوس مع الله على الصفاء،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فصّلت، الآية رقم (١٢).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة فصّلت، الآية رقم (١٠).

٣) (اللّوح المحفوظ) عبارة عن نور إلهي حقّي متجلَّ في مشهد خلقي، انطبعت الموجودات فيه انطباعاً أصلياً. ثم اعلم أن النور الإلهي المنطبع فيه الموجودات، هو المعبر عنه بالنفس الكلي، ثم الإدراك لما كتبه القلم الأعلى في ذلك النور، المعبر عنه باللّوح المحفوظ لا يكون إلا بوجه من الوجوه ذلك النور. وذلك الوجه هو المعبر عنه عندنا بالعقل الكلي. كما أن الانطباع في النور، هو المعبر عنه بالقضاء، وهو التفصيل الأصلي الذي يقتضي الوصف الإلهي. وقد عبرنا عن مجلاه بالكرسي. ثم التقدير في اللّوح هو الحكم بإبراز الخلق على الصورة المعينة بالحالة المخصوصة في الوقت المفروض. وهذا هو المعبر عن مجلاه بالقلم الأعلى. ثم اعلم أن اللّوح المحفوظ نبذة من علم الله تعالى أجراه الله على قانون الحكمة الإلهية، حسب ما اقتضته حقائق الموجودات الخلقية. ولله علم وراء ذلك هو حسب ما تقتضيه الحقائق الحقية.

انظر عبد الكريم الجيلي: الإنسان الكامل، ٩/٢. القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات، ٢٥٩/٢.

<sup>(</sup>٤) (العقل الأول) وهو أول جوهر قَبِلَ الوجود من ربه. انظر أول كتاب تاج التراجم، من هذه الرسائل (الهامش).

وتجريد الباطن من التعلّق بغير ذات الحق جلّ جلاله، على ما هو عليه من الإطلاق لا تجالسه على شيء معين. فإن فعلت، وعينت، وفتح عليك لم يحصل سوى ما عينت. وليكن هجيرك في جلوسك بباطنك الله الله، من غير تخيل، بل بتعقّل الحروف لا بتخيّلها، ولا تنتظر الفتح الإلهي بواسطة هذا الجلوس وهذا الحال، بل اذكره مثل هذا الذكر، لما يستحقه جلاله من إيثارك إيّاه من حيث هو، لا من حيث علمك به، أو عقيدتك، بل بجهل عام.

ثم إنه إن فتح لك باباً من أبواب العلم به، مما لم يتقدّمك فيه ذوق، وأتاك بلسان روح قدسي، فلا تردّه ولا تقف عنده، واشتغل بما كنت عليه.

فإن اختلفت الأذواق بلسان الأرواح المجرّدة، فلتكن حالك معها حالك مع الروح الأول<sup>(١)</sup>، إلى أن يقدح لك في باطنك ما هو خارج عن أذواق الملأ الأعلى، ولم تشم في ذلك رائحة واسطة روح القدس.

فانظر أيضاً ذلك الذوق<sup>(٢)</sup> الغريب، فإن دلَّ على اسم إلهيّ من هذه الأسماء التي بأيدينا سواء كان اسم تنزيه أو غير تنزيه. فليكن حالك مع هذا الذوق حالك مع أذواق الأرواح ولا فرق. فإن وجدت ذوقاً يُحيِّرك ولا تقدر على دفعه، وتجد مع تلك الحيرة تفريقاً. فلتكن حالك مع تلك الحيرة حالك مع الأرواح والأسماء سواء.

فإن وجدت ذوقاً يحيّرك وتجد مع الحيرة سكوناً لا تقدر على دفعه فذلك المطلوب فعليه فليعتمد.

فإن وجدت قدرة على دفع ذلك السكون، فلا تعتمد على ذلك السكون. فإن تقيّد لك ذلك الذوق في نفسك مرتين بينهما تمييز حتى تعلم أن قد كان ذلك مرتين فما هو المطلوب فلا تعتمد عليه، فإذا تخلّصت من كل ما ذكرناه، فإن رددت إليك وإلى عالم الحس علمت من أين نطقت الرُّسُل، وتنزّلت الكتب والصحف، وعلمت ما بقى من الأبواب مفتوحاً، وما سُدَّ

<sup>(</sup>١) (الروح الأول) هو: روح العقل، إذ ليس قبله روح. انظر ما قاله القاشاني في معجم المصطلحات، ١/ ٥٠٠. وما قاله الجيلى في الإنسان الكامل، ١٣/٢.

 <sup>(</sup>المذوق): يطلق، ويراد به أول التجليات، والشرب أوسطها، والرّي نهايتها. واعلم أنهم يعبرون عن حال
العبد الواصل في سيره في منازل القرب إلى منزل البرق بأنه ذاق منه قطرة. واعلم أن الأذواق التي
يشيرون إليها هي علوم لا تنال إلاّ لمن كان خالي القلب عن جميع العلائق والعوائق.

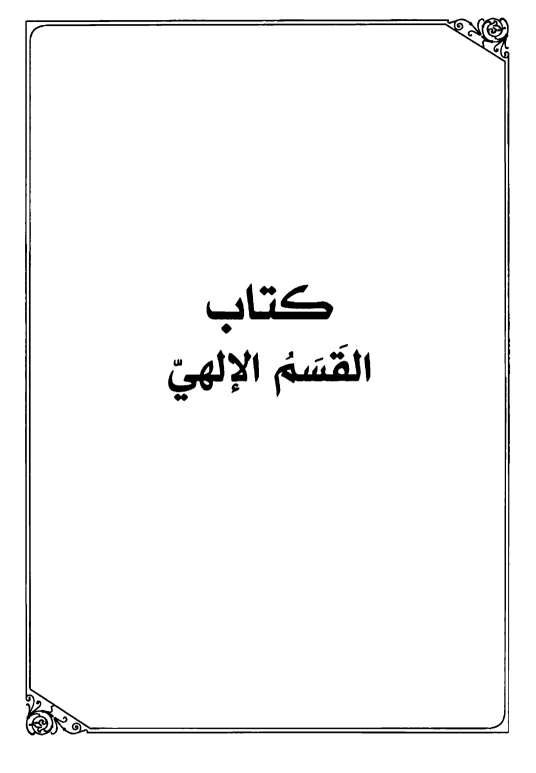
انظر تفاصيل كثيرة عن الذوق، من القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا ١/

منها، ولماذا شد ما شد منها؟! وعلمت ما تقول وما يقال لك،. ورزقت الفهم عن كل شيء، وأنكرت المعروف، وكنت أعلم الخلق وأنكرت المنكور، وأنكرت المنكور وعرفت المعروف، وكنت أعلم الخلق بأنك أجهل الخلق. ولم يبق لك من الهجير إلا ﴿رَّبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾(١) فيه تحيى، وفيه تموت.

فقد دلَلْتُك على ما فيه سعادتك في الدارين وما يؤول إليه نفوس العارفين في النشأتين والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

تمت الوصية والحمد للَّه رب العالمين

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة طه، الآية رقم (١١٤).



# بِ اللهِ الرِّجْ الرِّحِيم

قال الشيخ الإمام العالم الصدر الكامل المحقق المتبحّر محيي الدين، شرف الإسلام، لسان الحقائق، علامة العالم، قدوة الأكابر، محل الأوامر، أعجوبة الدهر، فريدة العصر أبو عبد الله: محمد بن علي بن محمد (بن العربي الطائي الحاتمي) ثم الأندلسي، ختم الله له بالحسنى:

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين.

وصلَّى اللَّه على سيدنا محمد وعلى آله وسلَّم تسليماً كثيراً.

### أما بعد:

فإن الله عزّ وجلّ اسمه أقسم في كتابه العزيز على أمور في مواضع شتى بأنواع من المخلوقات، من الحروف، والرياح، والملائكة، والجبال، والشجر، والكواكب، والساعات، واللّيل، والنهار، واليوم، والشمس، والقمر، والسماء، والأرض، والنفس، والشفع، والوتر، والبلد، والقرآن، والقلم، والبقاء، والسفن، والبهائم، والكتاب، والسقف، والبحر، والبيت، ومواقع النجوم، وما تدركه الأبصار (١٠).

وفي هذه الآية<sup>(٢)</sup> أقسم بجميع الموجودات قديمها وحديثها وما أقسم بنفسه من كونه

ولولا الإطالة لاستخرجت هذه الآيات وقدّمت شروحاً على تفسير القسم الإلهي فيها. ولكن تكفي هنا الإشارة. «المحقق»

 <sup>(</sup>٢) يقصد المؤلف أن هذه الآية جامعة لقسم الحق سبحانه بكل شيء وهي الآية رقم (٣٨، ٣٩) من سورة الحاقة ونصّهما:

<sup>﴿</sup> فَلَا أَنْهُمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ۞ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ﴾. وحين يقول الحق سبحانه لا أقسم: فهذا يعني أنه أقسم.

(الرّب) إلاّ في حمسة مواضع: في سورة النساء قوله تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِـدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا﴾(١).

وفي سورة الحجر قوله تعالى: ﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَسْئَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (٢) إلى آخر السورة.

وفي سورة مريم عليها السلام قوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَٱلشَّيَطِينَ ﴾ (٣).

وفي سـورة الـذاريـات قـولـه تـعـالـى: ﴿فَوَرَبِّ ٱلتَّمَآةِ وَٱلأَرْضِ إِنَّامُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ نَطِفُونَ﴾('').

يعنى المذكور، وهو الرزق والجنة.

وفي سورة المعارج قوله تعالى: ﴿ فَلَا أُقْيِمُ رِبِّ ٱلْمُثَنِّقِ وَلَلْمَا إِنَّا لَقَلْدِرُونَ ﴾ (٥٠).

وفي أحوال هذا المقسوم عليه بالاسم الربّاني سرائر ولطائف وحقائق.

والغرض أن أذكر منها \_ في هذه العجالة \_ قدر ما يعطيه وارد الوقت، فإن مواردها كثيرة، متشعبة، وسميت هذه العجالة: (القسم الإلهي بالاسم الربّاني).

وجعلتها خمسة أبواب، لكل باب قسم يخصّه إن شاء اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٦٥).

<sup>(</sup>۲) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآيتان رقم (۹۲، ۹۳).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٦٨).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية رقم (٢٣).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة المعارج، الآية رقم (٤٠).

# فصل

اعلم وفّقنا اللّه وإياك أن أسماء اللّه الحسنى ليست بألفاظ مجرّدة عن المعاني لتعريف المسمى خاصة، كزيد، وعمرو، وجعفر، وخالد، الموضوعة لتمييز الأشخاص.

ولكنها جلّت وعظمت: دلائل في معان في الألوهية تقتضيها، تطلق من أجل تلك المعاني \_ في علم الألفاظ \_ لفظ ما يتوصّل السامع المتعلم بذلك اللفظ والحروف \_ إن كان مرقوماً \_ إلى المعنى الذي ربط به، وليس عندنا من أسمائه إلاّ ما عوّفنا به، على لسان رسوله خاصة، وفي كتبه. وعنده أسماء ما عرّفنا بها.

ألا ترى أن رسول الله (عليه الصلاة والسلام) كيف قال في دعائه: «اللهم إني أسألك بكل اسم سميت به نفسك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم غيبك، (١).

وما حصل عندنا من معاني الأسماء إلاّ ما دلّ عليه العقل والشرع والكشف: لا غير.

ومع كثرة أسمائه التي عندنا فما أقسم منها إلا باسم «الرب» خاصة دون غيره من الأسماء، وما أقسم به مطلقاً، إلا قيده بالإضافة إلى محمد (عليه الصلاة والسلام)، والسماء والأرض، والمشارق، والمغارب.

<sup>(</sup>۱) حديث: (اللهم إني أسألك بكل اسم هو لك....)، رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده. وابن حبان في صحيحه، وأبو يعلى في كتابه.. وابن السني كلهم عن ابن مسعود في أورده السيوطي في جامع الأحاديث، ٢/٠٤. وانظر أيضاً ٦٢٣٥ الحديث رقم (١٩٠١٣) وفيه زيادة؛ ورواه الطبراني في معجمه الكبير، والحاكم في المستدرك، وابن أبي شيبة في مصنفه، عن ابن مسعود أيضاً في المستدرك، وابن أبي شيبة في مصنفه، عن ابن مسعود أيضاً في المستدرك،

# فصل

اعلم أن أسماء الله الحسنى \_ وإن كثرت \_ ما عرف منها وما لم يعرف، على ثلاث مراتب:

منها: ما يدلّ على الذات، مثل الأول، الآخر، وما أشبه ذلك.

ومنها: ما يدلُّ على الصفة، كالعليم، والخبير، والشكور، والقادر، وما أشبه ذلك.

ومنها: ما يدلُّ على الفعل، كالخالق، والرزاق، وما أشبه ذلك.

وثم أسماء \_ بل أكثرها \_ لها مرتبتان، وثلاثة، بحكم الاشتراك كالرّب، بمعنى الثابت للذات، وبمعنى المصلح للفعل، وبمعنى المالك للصفة.

وقد أفردنا لمعرفة مراتب الأسماء باباً من كتاب «الجداول والدوائر» (١) وذكرنا كيفية التخلّق بها، والتوصّل إلى معانيها فلينظر هناك. ومع كثرة الأسماء الحسنى، فما أقسم سبحانه من القرآن باسم منها سوى اسم الرب، من هذه الخمسة مواضع التي نتهنا عليها. وذلك لأسرار عظيمة يحتوي عليها مقام هذا الاسم، تنبه على سر واحد منها أو سرّين من هذه العجالة. لأنها كتاب ساعة.

ولهذا الاسم «الرب» في عينه أمر الله، سبحانه وتعالى، أن يقسم به نبيّه ﷺ حين استنبأه قومه: أحق «هو»؟ فقال له سبحانه: قل يا محمد: «أي وربي إنه لحق» (٢). وليس غرضنا في هذه العجالة قسم المخلوقين، وإنما الغرض قسم الله ولا كل أقسامه، إلا ما أقسم عليه بنفسه، وهو الذي ذكرناه، وغرضنا إن شاء الله، أن نفرد كتاباً لطيفاً فيما أقسم الله به من كتابه العزيز،

<sup>(</sup>١) كتاب (الجداول والدوائر) طبع هذا الكتاب مرة واحدة وهو: (إنشاء الجداول والدوائر).

إنظر إلى الآية رقم (٥٣) من سورة يونس ونصُّها: ﴿ رَبَسْنَلْمُؤنَّكَ أَحَقُّ هُو ۖ قُلْ إِى وَرَئِقَ إِنَّامُ لَحَقُّ وَمَا أَشَد بِمُعْجِزِينَ ﴾.

كتاب القَسَمُ الإلهيّ

مما ذكرنا، لا مما حذف مثل قوله: ﴿ لَقَدَّ رَضِى ٱللَّهُ ﴾ (١) ﴿ لَقَدَّ صَدَفَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ اللَّهُ رَسُولَهُ اللَّهُ يهب العلم كما وهب العقل.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الفتح، الآية رقم (١٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الفتح، الآية رقم (٢٧).

### فصل

واعلم

أن هذا الاسم والرب؛ له في اللسان(١)، على ما وصل إلينا، خمسة أوجه:

يقال: بمعنى الثابت. يقال: رب بالمكان إذا ثبت وأقام.

ويقال: بمعنى المصلح. يقال: ربيت الثوب إذا أصلحت ما فيه من خرق وغيره.

ويقال: بمعنى المربى، من ربيت الصغير أربيته.

ويقال: بمعنى السيد.

قال امرؤ القيس<sup>(۲)</sup>:

فسما قَاتَـلُـوا عَـنْ رَبِّـهِـم وَرَبِـينِهِم

ولا أَذَنُ سِالِ مَساراً فَ يَسطُ عَسنَ سَالِ مَا

أي: سيدهم، وأميرهم.

ويقال: بمعنى المالك، يقال رب الدار، وربّ الداتة.

وقال (عليه الصلاة والسلام): (أن تلد الأمّة ربَّتُهَا)(١). أي: مالكها، في أشراط الساعة،

<sup>(</sup>١) أي: اللسان العربي، ويعنى به اللغة العربية.

<sup>(</sup>٢) (امرؤ القيس) بن حجر بن الحارث الكندي، شاعر، يماني الأصل، وله ديوان شعر مشهور جداً في التراث العربي توفي سنة ٨٠ قبل الهجرة، مختلف في اسمه ونسبه.

انظر ترجمته في: أبن عساكر: تاريخ دمشق. الزركلي: الأعلام، ٥١/١، أبو الفرج الأصبهاني: كتاب الأغاني، ٥٧/٩. كحالة: معجم المؤلفين، ٧٠/٩.

حديث: (أن تلد الأمّةُ ربّتها)، رواه البخاري في التفسير سورة (٣١)، ورواه مسلم في الإيمان (١). ورواه أبو داود في السنّة (١٦). ورواه النسائي في الإيمان ٦٠٥. وابن ماجه في المقدمة ٩، والفتن ٣٥. وأحمد بن حنبل في مسنده ٢٠١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ٢٠٩/٢.

لما يكون من الهرج والمرج، فيفرّق بين المرأة وابنها كثرة الفتن وهو صغير، فينشأ ويمتلك أُمَّه بما وقع من الفتن، فتقع لهذا الابن ويشتريها. فيصير مالكها وسيدها، بحكم الشراء. نعوذ باللَّه من الفتن.

وهذه المعاني كلها يوصف بها الله تعالى:

- فإنه الثابت في وجوده، وملكه، وسلطانه، وعزَّه، وكبريائه، وعظمته.
- وهو: مصلح العالم العلوي والسفلي، والكون، والمخلوقات، والمبدعات.
- وهو سبحانه أيضاً: مربيهم، ومغذّيهم على حسب ما تعطيه حقائق المغذي، والمربي. والجوهر يتغذى بعرضه، والجسم بأدوائه، وحفظها عليه، وحفظ قواها. والأرواح يربيها بالعلوم واللطائف والأسرار. وهكذا جميع العالم من أوله إلى آخره.
- وهو سبحانه أيضاً: سيد العالم، وجميع الموجودات بأسرها فإنه غني عنها، وهي مفتقرة إليه.

فله العزّة ولنا الذل. وله الغني، ولنا الفقر. وله أيضاً سبحانه الملك، ونحن المملوكون.

فإنه خالقنا وموجدنا، ولهذا يفعل ما يشاء، مما يوافق أغراضنا ومما لا يوافقها، ولا يتصف في حكمه علينا بما لايوافقه غرضنا ولا تعطيه عاداتنا بالجور، والحيف، والظلم، والاعتداء. فإن هذه الأوصاف إنما تتوجّه على من يتصرف في غير ملكه. وأمّا من تصرف في ملكه، يفعل ما يشاء كيف يشاء، وسواء عقلنا سبب ذلك الفعل وعلّته أو لم نعقل. ولهذا قال جل ثناؤه: ﴿لاَ يُسْتَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ (١٠). لأنه ما تصرّف في غير مُلكه ولا مِلْكه.

والجور والحيف والظلم على ما يعطيه البرهان أمور شرعية ليست إلاً للشرع، لا لنفسها.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٢٣).

# فصل

ثم لتعلم أن الاسم الجامع لحقائق الأسماء(١) والموجودات ورئيسها وسلطانها، والمهيمن عليها: إنما هو الاسم «الله». وهو دليل الذات والصفات والأسماء.

ويليه في المرتبة الاسم (الرّب).

فلما كانت مرتبة الربوبية تلي مرتبة الألوهية أقسم بالاسم والرب، الذي لهذه المرتبة، ولم يعد إلى غيره من الأسماء. وكان القسم بهذا الاسم للألوهية على نفسها أمراً لا يتصور غيره، إذا عامل سبحانه الحقائق بما تقتضي مراتبها وحقائقها. فإذا تجوّز في هذا المقام الذي ينبغي للربوبية، فللمقسم أن يُقسم بما شاء، فإن والله، أعني هذا الاسم \_ كالنقطة من الدائرة، وكالمحيط منها، وإن الأسماء تليه على وجوهها، كالخطوط من النقطة إلى المحيط.

وكل اسم يقول: أنا ثاني مرتبة من الاسم والله الهذا المعنى، أنطقنا في عالم الكون إذا جاع الجائع يقول: يا رزّاق وقد يترك هذا الاسم، ويقول: يا ألله.

فلهذا يقول الاسم والرزّاق): وأنا في المرتبة الثانية.

وإن قال: (الله والله و

فتفطّن لما ذكرناه في مراتب هذه الأسماء ولا أحب الاستقصاء في ذلك لكوني أريد الإيجاز فإنه أنفع وأقرب وأيسر للوقوف عليه.

فإن الإطالة تورث السآمة والملل، ولا سيما والهمم ناقصة ذاهبة في طلب الفوائد، والأسرار غير منبعث لها، ولا متعطّش إليها.

<sup>(</sup>١) عن حقائق الأسماء الإلهية انظر هامش كتاب «تاج التراجم»، من أوله في هذا المجلد من رسائل ابن عربي.

ثم إنه سبحانه ما أقسم بهذا الاسم مطلقاً، وإنما أقسم به مضافاً إلى مخلوق.

فإن القصد في القسم بالشيء تنويه المقسوم به، وتشريفه بشرف من يضاف إليه ذلك القسم، وإن كان هذا الاسم يعمّ مراتب الأسماء التي هي:

الذات، الصفة، الفعل، فالاسم في هذا القسم الإلهي في هذه الخمسة المواضع إنما يرجع إلى مرتبة الصفة أو الفعل.

وأما إلى مرتبة الذات فلا إجلالاً للذات، ولكونها لا يُطاق حمل تجلّيها في حضرة القسم، لأنها حضرة الخصومات والحركات ويستدعي الأغيار والحضور معهم، فلا يتمكن أن يبدّل هذا الاسم في القسم على الذات، هكذا تعطى الحقائق.

فأشفق سبحانه على القلوب الطالبة نفحات جود الربوبية الذي قال (عليه الصلاة والسلام) آمراً لنا: «تعرّضوا لنفحات ربكم»(١).

فلو أقسم به مطلقاً غير مقيّد بإضافة إلى مخلوق، ونظر إليه العارفون لتلاشوا وما بقي لهم رسم، ولا يعقلوا الفائدة التي جاء لها القسم، وإنما أشهدهم الحق لمعرفة ما أروع في هذا القسم من الأسرار.

فكأنه يقول في قوله سبحانه (فوربك). أي: فو مصلحك ومربيك وسيدك ومالكك. وكذلك \_ فورب السماء والأرض \_ ورب المشارق والمغارب \_.

وأما الرب الثابت، فمختص بالذات، لا تصح فيه الإضافة البتة فافهم ما أشرنا به إليك في تعظيم هذا الاسم ومرتبته، والله يهب الفهم والعقل بمنّه.

<sup>(</sup>۱) حديث: (إن لوبكم في أيام دهركم لنفحات ألا فتعرضوا لها)، قال العجلوني: ذكره في الإحياء وقال فيه الحافظ العراقي: رواه الترمذي الحكيم في النوادر، والطبراني في معجمه الأوسط من حديث محمد بن مسلمة ولابن عبد البر في التمهيد نحوه من حديث أنس. ورواه ابن أبي الدنيا في كتاب الفرج من حديث أبي هريرة واختُلف في إسناده. وعزاه الحافظ ابن حجر في تخريج أحاديث مسند الفردوس. ورواه الطبراني في الكبير أيضاً.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ٢٣٢/١، حديث رقم (٧٠٨).

# الباب الأول

في قسم الله جلّ ثناؤه بالربوبية على صورة تحصيل الإيمان.

أقسم سبحانه على نفسه باسمه «الرّب» المضاف إلى نبيه محمد (عليه الصلاة والسلام) في سورة النساء من القرآن العزيز، على أقصى غاية مراتب الإيمان، فقال عز من قائل:

﴿ وَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِــدُوا فِي ٱلفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴾ (١).

لما لم يتوقف الكلام على هذه الأقسام على أسباب نزول هذه الآيات المقسوم عليه، لهذا لم نذكر سبب نزولها، ولا فيمن نزلت، وإنما نرتب الكلام على مرتبة الوصف المقسوم عليه خاصة، إذ الأسباب والقضايا والقصص موجودة في التفاسير والمصنفات.

وهذا الفن الذي نحن بصدده: عزيز وجوده، ولا سيما في هذا الزمان، فأقول:

اعلم أن الإيمان لما كان من أعمال القلوب \_ لأن معناه التصديق \_ اشترط رفع الحرج من النفس عند وقوع الحكم عليها مما لا يوافق غرضها، ولا ينبغي للمأمور المحكوم عليه أن يطلب علّة معنى الحكم عليه، وعلّة الأمر، لأنه لم يمتثل الأمر حتى يعرف علّة الأمر، كالواقفية فهو مع الذي وقف مع الذي أمره وحكم عليه، وإذا وقف مع علّة الأمر، فقد وقف مع نفسه.

فأين هو ذلك الموطن من مرتبة الإيمان وكمال الصديقية.

وأين منه تعظيمه لأمر الله وحكمه فيه، بسرعة الامتثال مع طيب النفس وشرح الصدر وقبول الحكم والالتذاذ والهيبة.

ألا تنظر إلى الصديقين كيف حكم (عليه الصلاة والسلام) لهما بالإيمان في المجلس

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٦٥).

الذي وقع فيه حديث البقرة التي تكلمت في بني إسرائيل، فقال الحاضرون: البقرة تتكلم؟ فقال النبي ﷺ (آمنت بهذا أنا وأبو بكر وعمر)(١) فقطع عليهما بالإيمان لتحققهما بمقامه(٢)، وحلولهما في ذروة سنامه.

ومن شرط قوة الإيمان وتحصيله أن لا ننتظر حكم من آمنًا به، بل نحكمه علينا ابتداء منا، تثبيتاً لإيماننا ونرضى بقضائه فينا، ولا نبالي بما حكم علينا بما يهون علينا حمله، أو ما لا يهون.

فإذا قضى بما قضى به علينا، مما تعظم مشقته ويصعب حمله: طابت به نفوسنا، وعظمت اللذة بذلك في قلوبنا، وزال عن النفس ما كان شجر بينها وبين خصمها وانقادت بحكم الله علينا سهلة ذلولة.

ومتى لم نجد ذلك في نفوسنا فليس عندنا رائحة من حقيقة الإيمان في جميع حكمه كله علينا، كما اتفق لبعض المحققين، وكان قد تحقق باحترام الشرع والانقياد إليه في كل حال متلذذاً بذلك مستبشراً به خفيفاً عليه ستين سنة.

فلّما كان يوماً قالت له والدته اسقني شربة ماء، فبادر إلى ذلك ووجد في نفسه ثقلها لذلك الأمر، فقال: يا ويلاه، يا أسفاه، مضى العمر باطلاً، أنا أدعي أن حكم اللّه علي خفيف للذّتي به، وبِرّي بأمّي من حكم اللّه. فلم ثقل عليّ هذا الأمر؟

هذا أول دليل على أن كل ما التذذت به من حكم الشريعة كان للنفس فيه غرض، ولو كنت مع الحاكم لا مع الحكم لم يثقل على أن أسوق الماء إلى الوالدة.

ثم ينبغي للمؤمن إذا التذ بحكم الشرع عليه أن لا يغلب سلطان الشهوة عليه، حتى يتأخر عن إنفاذ الحكم، فتكون تلك اللذة عند أهل الحقائق لذة مشؤومة، لكونها أورثت التثبط زماناً، ولو كانت حركة واحدة، بل ينقاد بظاهره على الفور انقياداً كلياً على الانقياد ما وقع به الحكم من الشرع.

<sup>(</sup>١) ونص الحديث هو: (بينما رجل راكب على بقرة التفتت إليه وقالت: إنّي لم أُخلق لهذا إنما خلقت للحرث. فإني أومن بهذا أنا وأبو بكر وعمر. وبينما رجل في غنمه إذ عدا الذئب فذهب منها بشاة فطلبه حتى استنقذها منه فقال له الذئب: هنا استنقذتها مني، فمن لها يوم السبع لا راعي لها غيري. فإني أومن بهذا أنا وأبو بكر وعمر). رواه أحمد بن حنبل في مسنده، واتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم. ورواه النسائي، كلهم عن أبي هريرة في الله المنابق المنابق، كلهم عن أبي هريرة في الله المنابق المنابق

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ٥٣٣/٣، حديث رقم (١٠٠٥١).

<sup>(</sup>٢) أي حلولهما في أعلى مقامات الإيمان.

المين الم

ولهذا قال: \_ تسليماً \_ فأكده بالمصدر، للتفرّغ في الانقياد إليه، وعلى قدر ما يتوقف أو يجد في نفسه حرجاً أو أمراً ينافي وجه اللّذة والحب والعشق في ذلك الحكم: ينتفي منك التصديق ضرورة.

ولو كنت ذا فطنة وحضور: ما جعلت علم الشريعة والأخبار الواردة من الشارع من باب التقليد، مع كون هذا الضعف من العلم من دائرة التقليد، لأنه من باب السمع.

ولكن العاقل يحصر في نفسه مع الدليل والبرهان الذي قام له على صدق هذا الحاكم عليه، ويجعله منسحباً على ما حكم عليه به فكان عنده مقبولاً، فذلك: الدليل العقلي.

والأدلة العقلية إذا حصلت مدلولاتها في النفس حتى التذّت بحصول العلم، وانشرحت وطابت لأنها مجبولة على اللذة بعثورها على العلم بالأشياء من كونها عالمة مثلها، والحكم الذي توجّه عليها من جملة الأشياء، فيلزمها الفرح به، إن كان مؤمناً، لانسحاب ذلك البرهان الذي دلّت به على صدق الحاكم عليه.

هذا إذا كان الآمر هو الرسول (عليه الصلاة والسلام) أو ما صحّ عنه من النقل.

وله مندوحة في غير الرسول من العلماء لاختلافهم وقد قال تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرُ ۗ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ﴾(١).

فتأمل هذه الآية فإن لها وجهين كبيرين قريبين، خلاف ما لها من الوجوه، أي خففت عنكم في الحكم، وما أنزلت عليكم ما يحرجكم.

وينظر إلى هذا قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْمَهَا ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا ﴾ (٣).

وقوله عليه الصلاة والسلام: (بعثت بالحنيفية السمحاء)(1).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحج، الآية رقم (٧٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الطلاق، الآية رقم (٧).

<sup>(</sup>٤) حديث: (إنما بعثت بالحنيفية السمحاء)، رواه الخطيب عن جابر الله وفيه زيادة (ومن خالف سنّتي فليس مني). انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ٥٠٨/٣، حديث رقم (٩٩٥٠). ورواه ابن سعد عن حبيب بن أبي ثابت مرسلاً للديلمي عن عائشة ١٩٢٣ه حديث رقم (٩٩٧١).

وقوله عليه الصلاة والسلام: (إن الدين يسر)(١).

والوجه الآخر: رفع الحديث من النفس عند توجّه الحكم بما لا يوافق الغرض وتمجه النفس، فكأنه خاطب المؤمنين ومن وجد الحرج ليس بمؤمن، وهذا صعب جداً، فإذا قال تعالى: ﴿وَمَا جُعَلَ عَلَيْكُرُ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (٢)، فللإنسان إذا توجّه عليه حكم بفتيا عالم من العلماء وتصعب عليه ذلك: أن يبحث عند العلماء المجتهدين، هل له في تلك النازلة حكم من الشرع أهون من ذلك؟ فإن وجده عمل به، وارتفع الحرج، وإن وجد الاجماع في تلك النازلة على ذلك الحكم الذي صعب عليه، قبله \_ إن كان مؤمناً \_ طيب النفس، وعادت حزونته سهولة ودفعه قبولاً لما حكم عليه به الله، فيصحّ بذلك عنده إيمانه، وهي علامة له على ثبوت الإيمان عنده.

ولما كان هذا المقام الشامخ عسيراً على النفوس نيله أقسم بنفسه جلّ وتعالى عليه، ولما لم يكن المحكوم عليهم يسمعون ذلك من الله، وإنما حكم عليهم بذلك رسول الله، الثابت صدقه، النائب عن الله، وخليفته في الأرض، لذلك أضاف الاسم إليه، عناية به وشرفاً له ﷺ فقال: (فلا وربك) وجعله بحرف الخطاب إشارة إلى أنه حاضر معنا: يقول الله، ولم يجعلها إضافة عينية، فافهم.

<sup>(</sup>١) حديث: (إن الدين يسو...)، وفيه زيادة (ولا يشاد الدين أحد إلا غلبه، فسددوا وقاربوا، وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة، وشيء من الدُّلجة)، رواه البخاري، والنسائي عن أبي هريرة و الحديث رقم (٣٠٦٥) ٢٤٢/٢، من جامع الأحاديث للسيوطي.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحج، الآية رقم (٨٧).

# الباب الثاني

في قسم اللَّه جلَّ ثناؤه بالربوبية على إنفاذ سؤال التقرير على المشركين يوم القيامة، أقسم سبحانه على نفسه باسم والرُّب، المضاف إلى نبيّه محمد (عليه الصلاة والسلام) في سورة الحجر في القرآن العزيز، فقال عزّ من قائل:

﴿ فَرَرَبِكَ لَنَسْنَلَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ عَمَّا كَانُوا بَعْمَلُونَ ۞ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَإَعْرِضَ عَنِ الشَّنْرِكِينَ ۞ إِنَّا كَنَيْنَكَ الْشَنْمَةِرِءِينَ ۞ الَّذِينَ يَجْمَلُونَ مَعَ اللهِ إِلَيْهَا مَاخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ۞ وَلَقَدْ نَمَكُمُ أَنَّكَ يَعْنِيقُ صَدَرُكَ بِمَا يَعُولُونَ ۞ فَسَيِّعْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّنَجِدِينَ ۞ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ الْيَقِيثُ ۞﴾(١).

أقسم سبحانه باسمه لنبيّه، وأضافه إليه إضافة الحضور والمشاهدة تفريجاً لغمّه، وطرداً لهمه، وثلجاً لفؤاده وشرحاً لما ناله من الضيق والحرج مما سمع في سيده ومرسله، وحبيبه من ردّ أمره وخطابه وتكذيبه.

وهذا هو المقام العالي الذي لا أعلى منه، ولا أسنى.

ويقع فيه التفاضل بين المرسل، وبين الأنبياء، وبين الأولياء.

وهذه حضرة الغيرة الإلهية، ويسمى هذا الحال «العمل الإلهي» وما سواه فهو العمل النفساني.

فليس في الأعمال عمل فوق هذا، ولا في الأعمال عمل يجاريه ولا يضاهيه.

روينا في الخبر المسند إلى رسول الله ﷺ أنه قال: (يقول الله تعالى يوم القيامة: يا عبدي هل عملت لي عملاً قط، فيقول: يا رب صليت، وصمت، وتصدقت \_ ويذكر أعماله \_ فيقول: يا عبدي كل ذلك لك، هل عملت لي عملاً قط؟ فيقول: يا رب، وما هو هذا

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآيات رقم (٩٢ ـ ٩٩).

العمل الذي هو لك؟ فيقول الله تعالى: يا عبدي هل واليت في ولياً، أو عاديت في عدواً، هذا العمل هو لي).

وفي الأحاديث الصحيحة في الحب في الله والبغض في الله من التنويه بأهل هذا الوصف (١) ما أغنى عن إيراده، لتداوله بين الناس.

ولأجل هذا المقام: فتن قوم موسى من بعده فناله، وكانت كرامة الله له في حضرته التي ناجاه فيها، إذ لكل قادم كرامة، وذلك لأنه من باب القيام بحق الغير، فيقع الفضل فيه على قدر مقام من يقام في حقه.

ولما خرج موسى (عليه الصلاة والسلام) في حق أهله نُوجي.

فلهذا ضاقت صدور الأنبياء على أممهم، وما كانت ترجع إلى نفس النبي ﷺ عفا عنه، كما ندب إليه ودعا فيه بالهداية والرحمة تخلقاً إليها.

ألا ترى رسول الله ﷺ لما جرح قال ﷺ: (اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون).

وليعلم أن الواحد الذي غلب عليه حال التوحيد، لا يتألم في هذا المقام ولا يغار، لأنه في حضرة الجمع، لا يشاهد تفريقاً البتة.

وهذا المقام لا يتصور فيه ألم ولا إنكار، ولو عاقب وأقام الحدود في الظاهر وأغلظ، فالباطن رحمة مجرّدة وتسليم خالص لا يشوبه شيء.

ولكن ناقص المشاهدة عند صاحب المقام العالي، فإن الفائدة إنما هي في الجمع والوجود، وصاحب هذا الحال في الجمع، لا في الوجود المطلوب، بخلاف الكامل، فإن له الوجود والجلال والهيبة.

لأن موطن الحكم عند المتحقق الكامل لا ينبغي أن يلحظ فيه الإرادة العاصية وإنما ينبغي أن يلحظ فيه الإرادة الآمرة ومرتبة الآمر من كونه آمراً لا من كونه مريداً.

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ١٤٨/٨، حديث رقم (٢٨٧٥٩).

<sup>(</sup>۱) الحديث: (يقول الله تعالى: قد حقّت محبتي للذين يتحابون من أجلي، وقد حقّت محبتي للذين يتواورون من أجلي، وقد حقّت محبتي للذين يتباذلون من أجلي، وقد حقّت محبتي للذين يتناصرون من أجلي. ما من مؤمن ولا مؤمنة يقدم الله له ثلاثة أولاد من صلبه لم يبلغوا الحنث إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم). رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الإخوان، ورواه الطبراني عن عمرو بن عنسة عليه الله .

ويتعلّق بهذا الباب مسألة كبيرة عظيمة الفائدة، وهي كون الله لم يغفر للمشركين، ولا لأهل التباعات، بل ضمن التباعات وجعل مغفرتهم موقوفة على رضا المظلومين، فيصلح بينهم يوم القيامة.

ثم أمرنا أن نغضب من أجله، ولا نصبر إذا قدرنا وأمرنا بالعفو والصفح فيما كان من أجلنا.

وهذا من أخلاق الله، ونحن مطلوبون بالتخلّق بأخلاق الله، فكيف أخذ المشركون، وهو باب يرجع إليه، وفي نفسه فكيف انتصر لنفسه؟ والقواعد الإلهية مبنية على غير هذا. وقد جاء في الخبر أن الله تعالى يقول يوم القيامة لأهل الحشر: «يا عبادي ما كان بيني وبينكم فقد غفرته لكم، فانتظروا فيما بينكم، فإنه لا يجاوزني ظلم ظالم».

ويظهر في الشرك أنه فيما بينه وبينهم، فلماذا أخذ به ولم يغفره؟.

فاعلم وفقّك الله أن الشرك بالله باب من التباعات، وظلم الغير، ولهذا أخذ به، فإن التباعات على ضروب: في الدماء، والأموال، والأعراض.

والشرك من باب تباعات الأعراض، وهو من باب الفرية وأن يقال في الشيء ما ليس فيه، وهو البهتان، وليس في الشرك من الأمور التي بين الله وبين العبد وهو أكبر الكبائر، فإذا كان يوم القيامة، وحشر الناس في صعيد واحد، وضبّج المظلومون لإنصافهم من الظالمين عند معاينة ما لا طاقة لهم بحمله من الأموال، ضبّحت الانصاف الذين اتخذوا آلهة دون الله، من حجر، وشجر، وحيوان، وإنسان، وكوكب، وقالوا: يا ربنا خذ لنا حقنا ممن افترى علينا ونسب إلينا ما ليس فينا، وقال إنا آلهة، فعبدونا ونحن لا نضر ولا ننفع، وليس لنا من الأمر شيئاً، فخذ لنا حقنا.

وهنا يقع تفصيل.

فأما كل من عبد من دون الله من حجر وشجر، وإنسان مشرك أشرك نفسه مع الله، وحيوان، وروحاني مشرك أيضاً، فإنهم يدخلون مع الذين عبدوهم في نار جهنم، ليكون أنكى لهم إذا عاينوهم.

ومن كان ارتضى منهم ما ينسب إليه كفرعون وغيره، فهو مشارك لهم في عذابهم. ومثل الأحجار والأشجار، فلم تدخل للعذاب، ولكن دخلت لنكايتهم أن تكون معهم آلهتهم، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُرَّ لَهَا وَرِدُونِ ﴾ (١).

ويسقسول السمشسركسون هسناك: ﴿ لَوْ كَانَ هَنَوُلَآءٍ ءَالِهَةً مَّا وَرَدُوهَا ۗ وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (٢).

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ (٣).

وهم الأصنام المعبودون من دون الله، ونفي الأصنام الذين سبقت لهم منا الحسنى (٤)، وكانوا عن النار مبعدين.

فاعلم أن الذين عبدوهم، لما فقدوهم اتخذوا أمثلة على صورتهم عبدوها، كالصليب للنصاري والصور التي يصورونها المشركين.

فتلك الأمثال تدخل معهم النار التي صنعوها على صورة هذا المعصوم السعيد، كاثناً من كان، وهذا ينكيهم جداً.

ووجه آخر من نكاية الله لهم: أن لأهل الجنة اطّلاع على أهل النار: يعاين هؤلاء هؤلاء، وهؤلاء هؤلاء، وهؤلاء هؤلاء، ويزيد عذاب هؤلاء، يقول الله تعالى: ﴿ فَأَطَّلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ الْمَحْسَرِينَ ﴾ (٥). الْمَحْسَرِينَ ﴾ (٥).

وقد بانت مسألة أخذ الشرك واتضحت.

وأما الخلود فراجع إلى النيّات، كما الدرجات راجعة إلى الأعمال والاختصاصات، كما الدخول راجع إلى الرحمة والعذاب في النار والجنة.

وكذلك الدكات في مقارنة الدرجات بالأعمال، فافهم.

وأن في هذا الفصل تفصيلاً طويلاً، تضيق هذه العجالة عنه فلنرجع إلى مسألتنا ونقول: فلما كان عند النبي ﷺ سؤال الحق عباده عن أعمالهم بالتقرير، والإنكار، والتوبيخ،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٣).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٤).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة التحريم، الآية رقم (٦).

<sup>(</sup>٤) انظر نص الآية من قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيكَ سَبَقَتْ لَهُم مِنْنَا الْحُسْنَىٰ أُوْلَتِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۞ لَا يَشَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اَشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَلِدُونَ﴾. وهي الآيتان رقم (١٠٢،١٠١) من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآيات أرقام من (٥٥ ـ ٥٧).

والتقريع، من المشتقات الكبيرة والآلام العظام، أقسم له سبحانه بنفسه ليشتفي من أعدائه في ذلك الموطن، فقدّم له أخبار هذا وأقسم عليه تأكيداً لينقص عنه من ذلك الضيق الذي يجده بعض شيء.

ولما علم أن نبيته ﷺ في المقام الذي أوصله إليه سبحانه بعنايته التي يقتضي له أن يعامل الوقت كما ينبغي، بما ينبغي، لما ينبغي، لما ينبغي، لما لا ينبغي، لأنه أمر إلهي: خبر، وإنما هو كذلك بالنظر إلى المقام المطلوب بالهمم، أمره بالتسبيح الربّاني ليشغله به عن ضيقه وألمه وحرجه.

وزواله بالكلية محال من أجل الموطن، ولهذا قال له في هذا الموطن في آية أخرى: ﴿وَاصْبِرَ لِمُكْمِر رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾(١).

فجعل من باب الإشارات واللطائف قولهم وحكم الله عليه، كما جعل قوله:

حكم الله علينا.

وفي هذه الآية تأنيس وبشارة لنا بأن أمر نبيّه بالصبر في هذه الآية على الحكم الربّاني عليه في ذلك فأخبر بوجود الضيق والمشقّة لذلك الحكم، فكذلكم إذا جاء الحكم منه علينا بما لا يوافق غرض النفس فيأخذه المؤمن عن مشقة وجهد وعناء، فإنه لا يسقط عن مرتبة الإيمان كما لم يسقط وكأن هذه الآية تنفس عن الشدة التي في الآية في الباب الأول، قوله: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤّمِنُونَ ﴾ (٢).

وإن كان الحكم النبوي من مقام النص الاعتصامي<sup>(٣)</sup>، وهذا الحكم الذي على النبي (عليه الصلاة والسلام) من المقام الإلهي على الكشف، ومن مقام التضمين، فهو ممتزج بضروب توحيد عينه بكونه.

ولكن لا يضر هذا القدر في هذه المسألة، فإنه يؤيدنا قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ جَنَهَدُوا فِينَا﴾ (١٠). وقوله: ﴿وَاصْبِرُوا ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الطور، الآية رقم (٤٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٦٥).

<sup>(</sup>٣) أي قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّامِنُ ﴾ وهي الآية رقم (٦٧) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة العنكبوت، الآية رقم (٦٩).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية رقم (٢٠٠).

وقوله تعالى: ﴿وَبَشِرِ ٱلصَّابِرِينَ ۞ الَّذِينَ إِذَاۤ أَمَكَبَتْهُم مُّصِيبَةٌ ﴾(١).

فقد وصف المقام بالمجاهدة والصبر، وتلك المشقّة عينها، ثم أمره سبحانه بالاشتغال بالرّب من مقام التذلّل.

فالرّب هنا بمعنى السيد وفي التسبيح بمعنى الثابت، فأراد سبحانه \_ بما أمره به من التسبيح الربّاني والعبادة الربّانية \_ أن يفنيه عنهم إلى يوم يلقاه.

ولما كان القسم بالرّب جعل الحكم بالتسبيح، لهذا جعل الاسم والعبادة له، حتى لا يكون لاسم آخر سلطان عليه في هذه النازلة على هذا المقام، فقال له تعالى: ﴿فَسَيِّحٌ بِحَمّدِ رَبِّكَ﴾(٢).

وقال: ﴿وَأَعْبُدُ رَبُّكُ﴾ (٣).

وكان الغرض أن أجعل في آخر كل باب من اللطائف الروحانية والإشارات الإلهية فصلاً كالروح، يكون لجسم ذلك الباب، لأن الأبواب من المعاملات، والمعارف للمعاملات كالأرواح للأجسام، فأخذت ذلك إلى منتهى الأبواب، فأجعلها هناك بعد آخر كل باب فصولاً خمسة قصاراً فيما ذكرناه من حقيقة كل آية قسم ربّاني، والله المؤيد.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآيتان رقم (١٥٥ و١٥٦).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية رقم (٩٨).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية رقم (٩٩).

# الباب الثالث

في قسم اللَّه جلَّ ثناؤه على الحشر الروحاني والجسماني.

أقسم سبحانه على نفسه باسمه الرّب، المضاف إلى نبيّه محمد (عليه الصلاة والسلام) في سورة مريم (عليها السلام) من القرآن العزيز، فقال عزّ من قائل:

﴿ فَوَرَيِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا ۞ ثُمَّ لَنَازِعَكَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى ٱلرَّحَنِ عِنِيًّا ۞ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِٱلَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِيًّا﴾ (١).

اعلَم وفقك اللَّه أن الإنسان لما قال منكراً \_ أئذا ما متّ لسوف أخرج حياً \_ أحاله اللَّه تعالى على نشأته الأولى، فقال: ﴿ أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن فَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيْنًا ﴾ (٢). وهذا فيه وجهان:

الوجه الواحد: أن هذا الذي يقال له الإنسان: لم يك قبل ذلك إنساناً، فشيئاً هنا معناه: إنساناً، كما تقول في جسد الإنسان إذا مات إنه إنسان بحكم المجاز، أي: قد كان إنساناً فإنه لا يتغذّى، ولا يحس، ولا ينطق، ومتى بطلت الأوصاف الذاتية: بطل الموصوف.

فقد كان الإنسان قبل أن ينطلق عليه اسم إنسان: تراباً، وماء، وهواء، وناراً، وروحاً قدسياً وإلهياً». وقد كان دماً، ثم انتقل ونطفة، وهي نشأة الأين.

وقد كان ذلك الدم براً، ولحماً، وشحماً، وفاكهة، وغير ذلك من المطعومات.

وقد كان الإنسان أشياء، لكن لم يكن إنساناً.

والوجه الآخر: أن يكون قد أحاله على حقيقته الأولى التي هو فيها إنسان بالقوة، وهو أول البدء، وهو شيء، لا من شيء، ولا كان شيئاً.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة مريم، الآيات رقم (٦٨ ـ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٦٧).

وأحاله في هذه الآية على النظر الفكري الذي يستدلُّ به على معرفة الفاعل.

ثم إن النبي (عليه الصلاة والسلام) لما سمع من الإنسان هذا الإنكار وتكذيبه فيما قال الله من حشره الأجساد بعد موتها \_ ولهذا ورد في الخبر الصحيح عن الله تعالى يقول الله تعالى: دشتمني ابن آدم ولم يكن ينبغي له ذلك، وكذّبني ابن آدم، ولم يكن ينبغي له ذلك، أما شتمه إياي فقوله إن لي صاحبة، وولداً، وأنا الواحد الأحد لم أتخذ صاحبة ولا ولداً وأما تكذيبه إياي فبقوله إني لا أعيده كما بدأته، وليس أول الخلق على بأهون من إعادته، ().

فلما كان في إنكار الحشر والإعادة تكذيب لله جلّ علاه \_ شقّ ذلك على رسول الله على الله الحضرة الإلهية وقدسها وكبريائها وعظمتها ملأت العظمة والجلال الوبهم وأسرارهم.

ثم نظروا في عالم الكون والفساد، فرأوا ما هم عليه من عدم احترام خالقهم، وكلامهم فيه بما لا ينبغي، ونسبتهم إليه بما لا يليق به، وشقّ عليهم سماع ذلك وودوا لو يملكوهم لينتقموا منهم على ما كان منهم.

من أنكر الحشر ـ والشياطين ـ فهم الذين يوحون إليهم ليجادلوا أهل الحق، وقد كشف ذلك لرسول الله ﷺ وأهل الكشف، ولهذا ذكروا له في المقسوم عليهم حتى يسكن ما يجده من الألم بالوعد الذي وعده الله للانتقام المطلق.

فافهم ما قررناه، والله الهادي الموفّق للإصابة.

 <sup>(</sup>۱) حدیث: (شتمنی ابن آدم، ولم یکن ینبغی له ذلك...). وتوجد روایة: كذّبنی ابن آدم انظر البدایة والنهایة ج ۲، ص ۷٤.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (٩١).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٦٨).

## الباب الرابع

في قسم الله جلّ ثناؤه بالربوبية على ضمان الرزق والجنة، والضمير يعود على المذكور. أقسم سبحانه بنفسه، من اسم الرّب المضاف إلى السماء والأرض على نفسه، أن الرزق قضاء وعد به أولياءه في السماء، ومثله بالنطق منا الذي لا يرتاب فيه، ليتميز المؤمن الكامل من غيره فقال تعالى: ﴿وَفِي النَّمَاءِ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ فَوَرَبِ النَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّمُ لَحَقُّ مِثْلَ مَا أَنَّكُمْ نَطِفُونَ ﴾ (١).

اعلم أن الإنسان موجود في برزخ كالخط بين الظل والشمس، والبرزخ الذي بين البحرين، فهم في العالم بين العلو وهم الروحانيات، والعقول جميع العلويات، وبين العالم السفلي، وهي الحيوانات والنباتات والمعادن والأرض.

فأخبر الله أنه رب العالم العلوي والسفلي، وهذا البرزخ الذي هو الإنسان مركب من العلوي والسفلي، ليس شيئاً زائداً، فهو أيضاً ربه سبحانه، ومعنى ربّه: سيده ومالكه ومربيه ومصلحه ومثبته، فأثبت افتقار العالم إليه في هذا القسم بهذا الاسم.

فالكل صنعه، وخلقه، وفعله.

ولما كان العالم العلوي لا مناسبة بينه وبين العالم السفلي إلا بالاستمداد والاستفادة، وكان العالم العلوي يستحق اسم الرّب لإفادته، والسفلي اسم الاستفادية، وكان العالم العلوي متعدداً متباين الحقائق، وكان العالم السفلي كذلك، ولهذا قالت الملائكة: ﴿وَمَا مِنّا ٓ إِلَّا لَمُ مَقَامٌ مَقَامٌ مَقَامٌ مَقَامٌ مَعْده من الأفلاك.

وكذلك العالم السفلي مثله، فما من حقيقة في العالم العلوي إلا وقد جعل الله في مقابلتها حقيقة في العالم السفلي، وهذا الموجود [الإنسان] جامع لهذه المعاني كلها، فلهذا

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآيات رقم (٢٣،٢٢).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الصافات، الآية رقم (١٦٤).

صحت له الخلافة وحده دون غيره من العوالم، فهو روح العالم.

ألا ترى الدنيا باقية ما دام هذا الشخص الإنساني فيها، والكائنات تتكون، والمسخّرات تتسخّر، فإذا انتقل إلى الدار الأخرى: مارت هذه السماء، وسارت الجبال، ودكّت الأرض وانتثرت النجوم، وكوّرت الشمس، وذهبت الدنيا، وقامت العمارة في الدار الآخرة، بنقل الخليفة إليها.

ومن هنا تعرف مرتبة الإنسان على غيره من العوالم، وأنه المعنى الكلي المقصود، فلا بدّ أن يقسم له به، ولغيره لأنه ليس مطلوباً.

ولما أقسم الله بهذا القسم ضجّت الملائكة في السماء ـ حيث أقسم لهم الله بنفسه ـ لكونهم لم يثقوا بالضمان دون اليمين، وغطّى ذلك على الملائكة، وما عذرونا، وعذرناهم، فلو عرفوا جمعيتنا، وأنهم وغيرهم فينا، لما ضجوا وعذرونا.

ولما كان الله عليماً بنا لهذا أقسم لنا، فإن جمعيتنا تعطي ذلك وعذرناها في ضجّتها وإنكارها كما عذرناها حين تكلّمت في أبينا آدم، لأنه من تكلّم في حقيقته ومن مرتبته: أعذر من نفسه وما تعدى ما خلق عليه، فلا بدّ من إيقاع هذا القسم لنا، لما تقتضيه مرتبتنا من التهمة، وعدم الثقة، التي هي أوصاف أسافل نشئنا وبضدها أوصاف عالية، فمن يعرفنا يعرف لمن أقسم منا، فيستريح ولا ينكر، فإنه ما خرج عن حقيقته، ولا ادّعى في غير مرتبته، فإن الأحوال غالبة على كل صنف من العوالم، فأقسم لمن غلب عليه حال ظلمته وأسفله.

والدليل على ما قلناه: إنه مع هذا القسم لم تصح له الطمأنينة، بل بقي من أجل ذلك صاحب عقد، لا صاحب حال، فإن حاله يشهد عليه بذلك، ولهذا يضطرب عند فقد الأسباب، فصرف حقيقته بهذا الحال ولم يؤثر القسم في حاله.

وكذلك هو في الجنة سواء، لأنه لو اضطر إليها ما اضطر إلى الرزق غدوة وعشية: لظهر منه الاضطراب وعدم الإيمان، كما ظهر في الرزق، ولكنه لما لم يضطر إليه: تخيّل أنه كامل الإيمان بها، واضطرابه في الرزق يشهد عليه بالتهمة مطلقاً.

ولهذا وقع القسم، ووقع بالسماء والأرض، الذي هو وجود العالم بأسره، من طريق ذاته، لا من طريق حاله، ووصفه.

وسيأتي قسمه بحاله ووصفه في الباب الخامس، حتى يكمل شرف العالم كله من كونه مضافاً إليه عموماً، وشرف محمد (عليه الصلاة والسلام) خصوصاً، فقد جمع له بين الخصوص

#### رسائل ابن عربی

والعموم، بخلاف غيره من جنسه، فإنه في دائرة العموم، ليس له من هذا الاختصاص شرب \_ أعني القسم باسم المضاف إليه \_ فإن القسم بغير الاسم في القرآن كثير، والإضافة إلى الاسم من غير قسم كثير، وهذا له مرتبة، وهذا الآخر له مرتبة، وللجمع بين القسم بالاسم مضافاً إليه مرتبة أخرى ثالثة، ليست تانك، فاعلم، والله الموفّق.

## الباب الخامس

في قسم الله جلّ ثناؤه بالربوبية على قدرته ونفوذها في تبديل الخلق بخلق آخر خير منهم، أقسم سبحانه على نفسه بالاسم الرّب «الرّب» المضاف إلى المشارق والمغارب، فقال عزّ من قائل في سورة المعارج من القرآن العزيز: ﴿فَلَا أَفْيَمُ رِبِّ ٱلْمَثَنَوِ وَٱلْفَزَيِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ فَلَا أَفْيَلُ مَنْ يَسَبُوفِينَ ﴾ (١).

اعلم أن الله سبحانه لما أقسم بذات الموجودات، أقسم أيضاً بحالها، وهو الشروق والغروب، وهي حالة لا تعرف إلا بوجود الكواكب والسماء والأرض، فأقسم بالمشرق والمغرب، لا بالشروق والغروب، لأن القسم ينبغي أن يكون بالثابت، لا بالزائل، والمشرق ثابت والشروق زائل، فأقسم بالذات من كونها مشرقاً ومغرباً، فربط الصفة بموصوفها، وأقسم بالجمع، لأنها مشارق ومغارب كثيرة، وهي شهادته وغيبته، وظاهره وباطنه، وفي عالم الجسوم، وفي عالم الأرواح، وفي الدنيا، وفي الآخرة، وفي الجنة، وفي النار، وفي الحجب، وفي التجليات، وفي الجمع والفرق، وفي المحو، وفي الإثبات، وفي الفناء والبقاء، وفي السكر والصحو، وفي اليغطة والنوم، وفي كل حال من أحوال الوجود مطلقاً. فكما أقسم بذوات الوجود مطلقاً، أقسم بها من حيث أحوالها مطلقاً، فلم يترك شيئاً بعد هذا ينبغي أن يقسم به.

ثم اعلم أن القدرة الإلهية لا يعسر عليها إيجاد ممكن البتة. ولكنها إذا لم توجد ممكناً من الممكنات، فإن ذلك راجع إلى الإرادة لا إلى القدرة.

ثم لتعلم أن الموجودات: ذوات قد كملت أجناسها وأركانها، فكل ما يظهر فإنه منها وفيها، فلم يبق إلا التبديل سواء في الصور والأشكال، فهو تبديل عرضي، كما تبدل السماء والأرض، وكما تبدّلت النطفة علقة، والعلقة مضغة وكما تبدّلت اللقمة دماً وثفلاً، وهكذا بقي التبديل.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة المعارج، الآيات رقم (٤٠، ١٤).

#### رسائل ابن عربی

فإن كان التبديل من كون إلى كون، كتبديل الماء الهواء، وشبه ذلك، فهذا تبديل الأعيان.

وإن كان التبديل من صفة إلى صفة، كالأبيض يصير أحمر، والأحمر يصير أخضر، والبارد يصير حاراً، فهذا هو تغيير الموصوفات بالصفات، لأن الحمرة عادت خضرة، كما استحال الماء هواء، فهذا هو التغير.

وإن كان عندنا المائية والهوائية والنارية والأرضية صوراً في الجوهر، يسمى بها هواء وماء وغير ذلك.

ولكنه: إدراكه أغمض من إدراك تبدّل الأحمر أصفر، والأبيض أسود، فاعلم ذلك.

وهذا الخبر الذي وصف الله نفسه بتبديل الخلق، في عمارة للموطن، يحتمل أن يكون على الأمرين اللذين ذكرناهما، إذ الذوات مشتركة في الجوهرية مماثلة، واختلافها بالصور، والأشكال والحدود الذاتية لها، إنما هي ذاتية للصور والشكل، لا للمشكل والمصور ولكن لا يفعل هذا الشكل في العين، إلا في المشكل، فيظن الظان أنه يجد المشكل، وهو على الحقيقة إنما يجد الشكل، لكنه لا يقدر أن يتصوره في غير متشكل.

فقد بان لك التبديل في الخلق، وأن القدرة لا تعجز عن ذلك، فإن لم تفعل، فإن الإرادة لم تتعلق به، ولا سبق في العلم تبدّله.

ووقع الخطاب بما يقتضي حقيقة الممكن.

تمت الأبواب وهذه فصولها تتلوها

والله الموقق

# الفصل الأول في روحانية الباب الأول

- \* رب الإيمان في العيان.
- \* عين التحكيم لأهل التفهيم.
- حرف الغاية الأهل البداية.
- \* شجر الخلاف يذهب حقيقة الائتلاف.
- التثنية لا تصح إلاً في الروحانية مع الطينية.
  - \* الوجود لأصحاب العقود.
- النفوس عالم متوسط بين المعقول والمحسوس.
  - \* الحَرَج في أول درج وفي آخر درج.
- حرف التبعيض في التمريض، وحرف التبيين للتبعيض.
  - الأسماء الناقصة للنوات الناكصة.
    - \* القضا فيما قد مضى.
    - \* حرف الخطاب للأحباب،
    - \* حرف الظرف لأصحاب الحرف.

### رسائل ابن عربي

- \* حرف العطف الصحاب القطف.
  - \* تسليم الحال لأهل المحال.
- \* ضمير الجماعة لإضمارهم الساعة.
- \* التأكيد بالمصادر لالتحاق الوارد بالصادر.
  - \* واو القسم تعظيم النسم.
  - \* حرف النفي خارج عن الرأي.
- \* حنف الحروف للعوامل تبيين في المسائل.
  - \* ضمير الغائب للأجانب.

# الفصل الثاني في روحانية الباب الثاني

- \* ربّ السؤال حقيقة في المنال.
- \* السؤال على النور الذي مال.
- \* ضمير الغائبين في المحجوبين.
- \* التأكيد بالجمع من أجل الصدع.
- \* حرف يجاوز الأشياء لإثبات الأبناء.
  - \* ما الكون لنقصان العين.
- \* الكون الجامع للمعطى والمانع والضار والنافع.
  - \* الأعمال نتائج الأحوال.
  - \* الأمر بالإمضاء تنفيذ القضاء.
  - حرف الإلصاق لوجود الاتساق.
    - \* المأمور مغرور.
  - \* الأعراض للأغراض والاعتراض.

## رسائل ابن عربي

- الإشراك عقد الإشراك.
- \* كناية الجمع عن الواحد تعظيم الشاهد.
  - الكفاية عين الحماية.
  - \* الاستهزاء البادي سمّ الأعادي.
- سريان المنافع في الأشياء سبب حمل الألهة على السواء.
  - \* الاستئناف المعرف بلاء مضعف.
  - الضيق عن الغيرة باب الحيرة.
  - \* التسبيح بحمد الرّب دليل على المقام الرب.
    - \* النليل توسّل للتوصّل.
    - \* إتيان الموت حسرة الفوت.

# الفصل الثالث في روحانية الباب الثالث

- \* الحشر للبشر،
- \* إنكار المعاد فساد.
- \* الجهل بالبدء علامة الجهل بالخبء.
  - \* الشياطين سلاطين.
  - \* الحصُور الازا بعض ابتلا.
  - \* القعود على الرّكب علامة النوب.
    - \* التفريق لإظهار التحقيق.
      - \* الورود تناقص العقود.
        - \* الجيم عين الجيم.
    - \* عطف المهلة عين العلَّة.

# الفصل الرابع في روحانية الباب الرابع

- \* السماء دون الاستواء.
- \* الأرض طبقات الخفض.
- \* الحق مدرج في الحق.
- \* حرف التوكيد علامة التبديد.
- \* الرزق والجنة بابان للمنّة فتحهما من غير منّة.
  - \* ومن شرط الواحد السُّنَّة.
  - \* ومن شرط الآخر وجود العنّة.
    - \* الرزق سبب النطق.

# الفصل الخامس في روحانية الباب الخامس

- \* في المشارق والمغارب تحصيل المذاهب.
  - \* مشرق الأبصار: طلوع الأنوار.
  - \* ومغرب الأبصار: وجود الأسرار.
    - \* مطالع العقول: مشارق النقول.
    - \* مغارب العقول: السر المدلول.
  - \* مشرق النفوس: طلوع التجنيس.
  - \* مشرق الأرواح: شروح الإيضاح.
  - \* مشرق الأسرار: شروق الاستظهار.
    - \* مغرب الأسرار: مشاهدة الظهار.
      - \* التبديل: دليل التحميل.
- \* النفوذ الاقتداري لا يسبق؛ لارتباط الموجودات بالحق.

# تم الكتاب بحمد الله ومنّه



وهو كتاب: «الهو»

# بسبالة التخرات

الحمد لله حمد الضمائر المخصوص بالسرائر المؤثر في الظواهر، والصلاة على محمد الداعي من مقام البصائر وعلى آله الأوائل والأواخر.

أما بعد:

فهذا كتاب «الياء». وهو كتاب «الهو»<sup>(١)</sup> كتبناه إلى أهل الإشارات والحقائق الذين أبصروا الحق في العوائق والعلائق.

اعلموا وقَقكم الله أن والهو، كناية عن والأحدية، (٢) ولهذا قيل في النسب الإلهي: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــُكُ ﴾ (٢).

فهي الذات المطلقة التي لا تُدركها الوجوه بأبصارها ولا العقول بأفكارها، ومدرك

 <sup>(</sup>۱) (الهو): قال القاشاني: «الهو»، الغيب الذي لا يصح شهوده. ويطلق «الهو»، ويشار به إلى الخذات التي
 هي الكل في الكل.

انظر: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا ٣٧٢/٢.

<sup>(</sup>٢) (الأحدية): هي عبارة عن مجلى الذات، ليس للأسماء ولا للصفات، ولا لشيء من مؤثراتها فيه ظهور. فهي اسم لصرافة الذات، المجرّدة عن الاعتبارات الحقية والخلقية. وليس لتجلّي الأحدية في الأكوان مظهر أتم منك إذا استغرقت في ذاتك، ونسيت اعتباراتك، وأُخذت بك فيك عن ظواهرك. فكنت أنت في أنت، من غير أن يُنسب إليك شيء مما تستحقه من الأوصاف الحقية، أو هو لك من النعوت الخلقية. فهذه الحالة من الإنسان أتم مظهر للأحدية في الأكوان. فافهم.

وهي: أول تنزلات الذات من ظلمة العماء إلى النور المجالي. وهذه الأحدية في لسان العموم هي عين الكثرة المتنوعة.

انظر الجيلي: الإنسان الكامل، ٢/١٤. ابن عربي: رسالة الأحدية، أو الألف من هذا المجلد. القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، ١٧٠/١.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الإخلاص، الآية رقم (١).

#### رسائل ابن عربی

الإدراكات شارة (١) التحوّل والصور. فما من مقام يكون فيه تجلّي من التجلّبات مثل تجلّي والأناء ووالأنّى، ووالأنت، والدوك، إلا والهو مبطون في ذلك التجلّي فيقع الإخبار عما ظهر من هذه المقامات ويقع التنزيه على الذات المطلقة بالهو فالفهوانية (٢) لا تُفارق الهو أبداً وغير الفهوانية لا تعرف الهو، وإنما تعرف والإنّى، ووالأنا، ووالأنت، والدوك، فالعلماء بالله ما زالوا مربوطين بالهو فقالوا: ولا نحصي ثناء عليك، (٣) فانحجب الهو هنا بالدوك، ووالأنت، كما أثنيت على نفسك (٤) وانحجب الهو هنا بالدوك، والأنت، كما أثنيت على

وقال الآخر: والعجز عن درك الإدراك إدراك (1).

وهو أنه أدرك أنه لا يدرك إدراكه ولو أدرك الهو لما كان الهو وإنما يدرك ما سوى الهو بالهو.

وقال الآخر: إذا نحن أثنينا عليك بصالح<sup>(٥)</sup>.

فشاهد الد (ك). ثم قال: (فأنت الذي تثني) (٢) فشاهد الأنت وجعله عين الثناء. قال: (وفوق الذي نثني) فأظهر الهو بقوله يعني فوق (الأنا)، والأنت، وأخواتها. ثم أثبت بالياء إليه. فما هو إلا هو، وما سوى (الهو) فهو في الإتى، وأنت. وأخواتها فسبحان من شرف الفهوانية بالهو.

وأجملها من بين سائر الإدراكات لا إله إلا هو. ولسريان الهو في الموجودات إذْ لا وجود لها إلا بالهو. ولا بقاء لها بعد الوجود إلا بالهو، صار كل ما بعد الهو في حكم البدل

<sup>(</sup>١) في المطبوعة (م): (ذات) وهي هنا (شارة) هكذا بدون ألف.

<sup>(</sup>٢) (الفهوانية): هي خطاب الحق مكافحة في عالم المثال وهو قوله ﷺ: (أن تعبد الله كأنك تراه). انظر: رسائل ابن عربي، المجلد الأول (مؤسسة الانتشار العربي) بتحقيقنا. رسالة (منزل المنازل الفهوانية)، ص ١٥٧ وما بعدها. وانظر القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) اعتماداً على حديث سيدنا رسول الله ﷺ (لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك). ونصّه واللهم أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك]. رواه مسلم والأربعة عن عائشة ﷺ.

انظر العجلوني: كشف الخفاء، ١٩٠/١ حديث رقم ٥٧١.

<sup>(</sup>٤) المشهور أن من قال هذه العبارة هو الصديق الأكبر سيدنا أبو بكر ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

<sup>(</sup>٥) شطر البيت الأول.

<sup>(</sup>٦) جزء من الشطر الثاني.

من الهو، وفي حكم عطف البيان. أعني: يعطف عليه لبيان المراتب التي للهو لا الهو، والهو باقي على إِلَّهُ وَلَا الهو، والهو باقي على إجماله، وعزّته فقال في غير ما موضوع: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَاَ إِلَنَهُ إِلَا هُوَّ ۖ ﴿ (١).

فبدأ بالهو، وختم بالهو، وأظهر مرتبة الإلوهية. وقال: ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّخْمَانُ الرَّخِمَانُ الرَّخِمَانُ الرَّخِمَانُ الرَّخِمَانُ وقسال: ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ الرَّخِيمُ ﴾ (٣). وقسال: ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالسَّهَادَةً ﴾ (٩). ﴿هُوَ اللَّهُ الْخَلِقُ ٱلْبَادِئُ ﴾ (٩).

فصارت الأسماء المذكورة بعد الهو تبين عن الهو ما تريد من الأحداث في العالم خاصة فالأسماء كلها ترجمانات عن الهو.

والهو مكتنف بحجاب العزة الأحمى في أحديته، وهويته. فلهذا جعلنا ما بعد الهو عطف بيان للمرتبة، وبدلاً مستخلفاً من المرتبة أيضاً.

ولا يصح الهو لأحد إلا للذات المطلقة الموصوفة بالأحدية. ولهذا نحصّت بالأحدية خصوصية ذات الله، فإن كل ما سوى الله تعالى موجود مدرك لله ولبعضه أعني لبعض ما سوى الله، فهو في الأنت لا في الهو، فإنه ليس في الكنايات من يقرب من الهو إلا الياء، ولا سيّما إذا اقترن معها اللاّم من ولي، أو والان، من وأنى، فللياء سلطان عظيم لا يقرب أحد إليه إلا حكم عليه، ولهذا إذا أراد الآن أن يبقى على مرتبة، ولا يتأثر بأخذ نون الوقاية فيجعلها مجنا بينه، وبين الياء، فيقع الأثر على نون الوقاية، ويسلم الأن في قوله: وإنتي، فالنون الثانية نون الوقاية لا نون الحقيقة. وكذلك الأفعال في هذبني ويكرمني فأكرمني ولولا نون الوقاية لأثرت في الأفعال، وهذا من قوة سلطانها، وهو، متوسطة بين الأنا ووالهو، والأنا أبعد من الهو منها، فإن الأنا ليس له أثر، ولكن والأنا، أقرب إلى والهو، من والأنت، والد وك، فالأنت والد وك، فالأنت والد وك، غالأنت والدون من عالهو منها،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحشر، الآية رقم (٢١).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٦٣).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (٣).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الحشر، الآية رقم (٢١).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الحشر، الآية رقم (٢٣).

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة الحشر، الآية رقم (٢٤) والأخيرة.

<sup>(</sup>٧) والنحن): هي ونحن ضمير الجمع والتفخيم كما هو المعروف في النحو العربي ولكن عند سادتنا الصوفية يشيرون إلى ونحن بأنها: اعتبار الذات من حيث جمعها بين مرتبتها الذاتية وبين الوجود. انظر القاشاني: معجم المصطلحات بتحقيقنا ٣٥٦/٢.

#### رسائل ابن عربی

والأنا» ووالأن» فهما أبعد من والنحن، عن الهو والنحن أقرب إلى الهو من والأنا» والأن». فإن النحن مجمل مثل الهو مفصلة المراتب فهو أعنى في المضمرات مثل: اسم والله، في الظاهرات لا يتقيد بمرتبة مخصوصة، كذلك هذا الآخر الذي هو النحن، والأنا أقوى من الأن لتأثير الياء فيه. ولهذا لمّا أراد شرف المقام لموسى بالاصطفائية، فظهر والأنا» ووالأن» أدخل نون الوقاية حتى يبقى الأن سالماً مثل والأنا» لتعلّق المقام لموسى فيعظم الحق عنده لما لم يحصل في أنيته تأثير منه. فقال جلّ من قائل: ﴿وَإِنَا آخَرَنَكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى لَى إِنِّي آنًا الله الله الله المنتاب المنتاب المناب المنتاب الله الله الله المناب ا

فسلمت بالأنا الأولى والأنا الآخر أعني بغايتهما من الأثر حين، وقيت بالنون كذلك من طلب الانتساب إليه به وقي منه به أعني: طالب الانتساب. فلم يتأثر واحتمى ﴿وَغَنَّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ (٢).

فه النحن» له القرب وه الهو، له البعد. فإن ه النحن، ناب عن حبل الوريد والحبل الوصل، والهو بخلاف ذلك فهذا من مراتب الكنايات. فقد بانت، ولها البناء، وهو الثبوت: وعدم التغيير ولهذا استحقتها الألوهية أكثر من الأسماء، والرّب الذي هو الثابت، وصف هذه الكنايات.

وأما الظواهر فدخلها التغيير باختلاف المطالب والمراتب فلم تحم الأسماء كما حمت الكنايات. فقالوا: وقال اللّه، ووعبدَت اللّه، ووبسم اللّه، فوقع التغيير كما ترى واختصّ الهو بخصوصية عجيبة وهي ثبوته على باب واحد لا يتبدّل. فتقول: عبدته وأكرمته وشبه ذلك فلا يزول عن هذه المرتبة إذا تعلّقت به الأكوان لبقائها فإذا لم تتعلّق به وطلبها هو كان الهو في مقام العزة والرّفعة كالأنا ووالأنت، مع شرف هويته التي والأنا، ووالأنت، وأخواتهما ليس عليه. وأما كناية ونا، وودني، ووتا، ووك، فهي أقرب إلى الهو من والأنا، ووالأنت، ووالأن، ما صح لهم القرب من والهو، وتفصيل هذا الباب يطول.

قال: وأمّا مراتب الخلق في هذه الكنايات فمختلفة باختلافها وأشرفهم من كان هجيره (٢) والهو، فإن بعض الناس ممّن لم يعرف شرف والهو، ولا الفرق بين ذات الصور، والتحوّل، والذات المطلقة جعل والأنا، أشرف الكنايات من أجل الاتحاد وما عرف أن الاتحاد محال أصلاً وأن المعنى الحاصل عندك من الذي تريد اتحاده هو الذي يقول وأنا، فليس باتحاد

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة طه، الآيتان رقم (١٣ و١٤).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة ق، الآية رقم (١٦).

<sup>(</sup>٣) الهجير: الذكر الدائم الذي لا ينقطع. يظلّ يقول (هو. هو. هو. هو) هكذا. في حركاته وسكناته سراً وجهراً.

إذن فإنه الناطق منك لا أنت فإذا قلت، وأنا، فأنت لا هو فإنك لا تخلو أن تقول أنا بأنانيتك أو بأنانيته فإن قلتها بأنانيتك فأنت لا هو، وإن قلت بأنانيته فما قلت فهو القائل وأنا، بأنانيته فلا اتحاد البتة لا من طريق المعنى ولا من طريق الصورة فالقائل من العلماء أنا لا يخلو إما أن يعرف الهو أو لا يعرف فإن عرف الهو، فقوله أنا على الصحو غير جائز، وإن لم يعرف تغير عليه الطلب واستغفر من أنا استغفار المذنبين والهو أسلم بكل وجه في كل مقام للعالم، والمحجوب. وأما والأنت، فأصعب من والأنا، وأكثف حجاباً وذلك لأن والأنت، إنما يتجلّى على صورة العلم. ولهذا ينكر والأنت، إذا لم يكن على صورة علم من يتجلّى إليه فهو مقام خطر فإن الأنا منه باق، ولولاه ما ثبت الأنت، والأنت تنفي عنه الهو، ومن ينفي عنه الهو خيف عليه فإنه يحتاج صاحب الأنت أن يكون من التنزيه بحيث أن لا يمسك صورة ويكون عند ارتفع عنه درجة الخيال ثم عاين مراتب الغيب الكوني كلها وإن الهو ليس كمثله شيء قد ارتفع عنه درجة الخيال ثم عاين مراتب الغيب الكوني كلها وإن الهو ليس كمثله شيء وحينئذ يسلم له تجلّي الأنت فإن والحشوية، والمجسمة، وأهل التشبيه تجلّيهم إنما هو في الأنت ولكن ليس هو ذلك الأنت المطلوب للمحققين وهذا موضع المكر، والاستدراج نسأله الله الإخلاص.

وأما كناية الواو من فعلوا، فهي للنَّحْنُ كالهو للذات، سواء.

وأما كناية (نا) فإنه يقرّب من الياء في التأثير إذا كان الأثر له في مثل قوله: «أكرمناكم» وشبهه فأثّرت في الفعل، وأزالته عمّا وجب له من الثبات. وأما إذا لم يكن له تأثير، وكان غيره مؤثراً فيه لم يقو قوته وصار مثل أنت في قوله: «أكرمنا» إذا أكرمه غيره لكن يقوى في الغيب من جهة التشبيه بالهو. وقد ثبت شرف «الهو» على جميع الضمائر، لشرف الذات المطلقة. فكذلك ما يقرب منه، وما من شيء من هذه الكنايات إلا ولها وجوه في العلو، ووجوه في النول وأعلى شرفها إذا وقع الشبه بالهو.

واعلموا أن الهو تطلب «الياء» أكثر من سائر الكنايات. فإن الهو أحد عشر. وهو اسم الأحدية فالأحدية تطلب الأحد وتبقى عشرة والهو لا تكون عشرة فلا بدّ من الياء، ولهذا يقول عن نفسه «إني»، ولا يقول «هو، فيصير «الإن» تحقق «الياء» والياء فهوانية للأحدية فهوانية لنا. و«الإن» موجود محقق مؤيد مطلوب لغيره وهو الياء ثم قد يكون «الهو» فهوانياً للأحدية إذا تجلّى «الأنا» منها على قدر المتجلّى إليه.

كما قال تعالى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ﴾ (١). فالشهادة هنا لله وهو الجامع

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية رقم (١٨).

للأسماء كذلك «الياء» ذات الأحدية المطلقة ففي مثل هذا المقام يكون الهو فهوانياً له سبحانه. وأما الياء فهوانية له حقيقة.

### تتميم وتكملة

والها»، ووالهو»، ووالهي». فأما الهو فقد بان من حيث هو الهو وهو». وأما من حيث هو الهو وها» أو وهي» فلا. وأما إذا كان الهو وهي» فلا يكون إلاّ عند إيجاد الصورة المثلية فيكون فعلاً. ووالهي» أهلاً ووالها» أمراً جامعاً بين والهو» ووالهي» كالسبب الرابط بين المقدمتين التي تساق للإنتاج فإنها مركبة من الثلاثة فلا بد من سبب رابط فقد كان والهو» ولا شيء معه والهو بما هو والهو» لا يكون عنها وجود. ووالهي» بما هي والهي» لا يكون عنها وجود وسبق العلم في الياء من وإنّي» بالإيجاد لتظهر حقائل الأسماء فحرّك والها» والهو»، ووالهي، والتقى الهو مع الهي بالها. فكان الوجود المحدث ولهذا كنى عن هذه الملاقاة بالحرفين وهما كن فقال: ﴿ إِنَّا قَوْلُنا لِنّتِ عِ إِنّا آرَدَّنهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١) ذلك الشيء فالسبية التي ظهرت في العين ليست هي السبية المتوتجه عليها القول فالشيء هو والهي، وأردناه وهو، والهو، وأن نقول هو والها، وهو كن السبب الرابط فالكاف من الكن هو والها، وهو اللها، وهو المالم بين الكاف والنون هو والها، وهو الها فقد نبهنا في أبيات على والهو، ووالها»، ووالهى، فقلنا هذه الأبيات:

انسطسر إذا مسا قسلست وهسو، أو قسلست هسا

تــعــطــي أنــا تــجـــد الـــذي قـــد نـــالــهـــا مــــا يــــاءُ «إنّــــي» غـــيـــر واو «الـــهـــو»، ولا

وكنذا النفوس بد دهوى ودهمي، عقبلت ودها،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية رقم (٤٠).

## فالذا دعاها السسر في غسس اللهجي

ليحلها بالعين من عقد اللها قالت أنا محبوسة بدعائكم

### مسا بسيسن مسبسدأ جسودكسم والسمسنستسهسي

وقد استوفينا الكلام في هذا الفصل في كتاب والألف، ووالقاف، وهذا كتاب والياء، وكان ممن يتحقق في هذا المقام سيدنا محمد (صلى الله عليه وسلم) لتمكّنه فيه وكذلك الأكابر من سادات هذه الطريقة وأكثر أهل الطريق عمي عليهم هذا المقام وتخيلوا أنه من مراتب النفس وهيهات وسر الوجود مرتبط فكيف يكون حجاباً عنه وإنما العوائد تحجب وكذلك مشاركة الأنقص في الصورة وكذلك ما أنكره إلا من وقف مع الصورة والشهوة البهيمية ولو وقف مع حكمة الإيجاد وسرعة زوال تلك اللّذة كمشاهدة الذات ومنزلها من الأنوار كالبرق عرف قدر ما هام فيه وطلب. وعالم الصورة كامل في نفسه والعالم لا ينظر في الأشياء بغرضه ولا بما استقر في عرف الوجود فحسب وإنما ينظر في الأشياء بما هي الحقائق عليه. وهو عزيز جداً ولقد تمنيت أن يحصل بيدي من يترك النظر في الأشياء بحكم الغرض والوضع وينظر فيها بما قلناه وما وجدناه حتى الآن وأنا لا أزال متعوباً بما يرد علي ولا أجد محلاً أضعه فيه فلا فهم ثاقب ولا تسليم كامل وهذه نفثة مصدور.

قال: ثم اعلموا أن هذه الذات المطلقة الحقيقة اختصت بالهو وهو حرف سام شريف وحركته سامية شريفة أسرت به الأحدية على مراتب الحروف كلها حتى انتهت إلى الواو الذي هو الآخر وكانت «الها» الأول في الحروف فقد أعطت الأول والآخر واندرج فيها جميع مراتب الحروف فما من قوة في حرف إلا و«الها» قد أخذتها في هذا السر وأعطتها منحة إلى الواو وبها انفتحت الواو من الهو والفتح عين الوجود وباب الرحمة ولهذا جاء هما يُقتَح الله الله عند الرحمة بالفتح ولعلك تقول فكيف تعمل في قوله تعالى: همة إلى فتحنا عَلَيْهم بَاباً ذا عَذَابِ شَدِيدٍ إذا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٢).

قلنا: ليس الأمر كما توهمته فإنه قد قرن الإبلاس الذي هو البعد عند الفتح. فرحمة الفتح أغطتهم البعد بذلك القدر فهم في عذاب هو رحمة بما قارنه عذاب آخر. وهذه عناية

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة فاطر، الآية رقم (٢).

٢) القرآن الكريم، سورة المؤمنون، الآية رقم (٧٧).

الفتح وإنما الشديد قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانًا ضَيِّقًا مُّقَرَّبِينَ ﴾ (١).

فاقترن بدالها، ودالهو، ودالهي، ثلاثة أحرف هي من أشرف الحروف وهي الواو والألف والياء وهي حروف العلّة والتشبيه وحروف التأثير. واختصت دالها، بالألف من أحد الأحدية التي تطلب الألف ولهذا كانت دالها، السبب الرابط بين الهو والهي للنتاج وهو للفرد كما ذكرناه في كتاب الألف وهو كتاب: الأحدية. فلتنظر هناك ولما كان الواو رفيعاً علينا جعلناه البعل وكان الهو بعلاً. ولما كان دالهي، رفيعاً من حيث الأثر سلفياً من أجل الكسر أعطيناه الياء. فصارت الها بمنزلة الرسالة وصار الهو بمنزلة جبريل عليه المرسل إليه فظهرت الأحكام والشرائع والمقامات والأسرار من هذا الالتحام المبارك السعيد وكذلك الألف.

من أنا بين الهمزة والنون والياء من (إني) وبين الهمزة والنون ونون الخيشوم من (أنت) بين التاء والهمزة فإنها ملحقة بهم إذا أنت مشيت بها على أسلوب الهو وجدت الأمر على السواء.

وشبه النون بالواو والياء أقوى من شبهها بالألف فإن الألف لها الثبات لا تتحرك أبداً والواو والياء إذا لم يكونا في مقام العلة تغيّرا عن الثبات ولكن بالفتح خاصة.

فإن الكسر والرفع لا يحتملانه البتة فشبهها النون من هذا الوجه، ومن وجه آخر. وذلك أن النون نصف قطر كرة الواو، والياء ضعفي النون، والنون على النصف من الياء إذا خطت الياء. كذا (ى). والواو تزيد على النون بثلاثة أرباع ثم إنها شبهها في الفهوانية وهي من عالم الروائح والأنفاس فأشبهت الواو في العلق والرفعة. فلهذا لحقت بالألف والواو والياء. ولقوة الشبه كانت دليلاً على إعراب الأفعال مثل: هؤلاء في الأسماء يفعلون، وتفعلين، ويفعلان، وتفعلين، فالنون هنا بمنزلة التاء في: أتيتك والواو في: هذا أبوك والألف في قصدت أباك، وأخاك وأخوات الأسماء المضافة والجمع المذكر السالم وتثنية الأسماء، ثم إنها تحذف لدخول العوامل. فلهذا الشبه دخلت في وأنت، وقامت والأنت، مقام الواو في الهو الألف في الها، والياء في الهي فحقق نظرك في هذا الكتاب فإنه يلوّح لك من وراثه أسرار رفيعة كثيرة سترها أهل طريقتنا غيرة منهم على الكشف، وما لوّحنا بهذا القدر منها إلاّ عن غلبة.

# نُبَدُّ من مناجاة الهو

يا هو لما غيبتنا عناصرنا منا في غيب فطمعنا من حيث غيبنا فما غاب عنا منك نوّه بما

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الفرقان، الآية رقم (١٣).

غاب عنا منك، الهو فنادانا قف على ما غاب منك عنا تعاين ما غاب عنك منّا فطلبنا التأييد فأيّدت وطلبنا الإمداد فأمددت وطلبنا المعرفة بالدخول إلى ذلك فعرفت فنهضنا في بحرٍ لا ساحل له في الفلك المحمدي اليثربي فتعجبت حيتان البحر ودَوَابّهِ مِنّا حيث رفعنا شراعنا في ذلك، واستوفينا قلاعنا نطلب آخراً فيما لا آخر له، وأمداً فيما لا أمّد له فنودينا: ﴿ يَأَهُلُ يَرِّبُ لَا مُقَامَ لَكُرُ فَارَّحِمُواً ﴾ (١) فنكصنا على أعقابنا للساحل الذي منه كان إقلاعنا فإذا به عاد بحراً فكان إدبارنا كإقبالنا نطلب ما لا أمّد ولا أبّد ولا أوّل ولا آخر فحرنا وطلبنا الإقالة فإذا بالهو ينادي:

يا عبادي طلبتم مني مقاماً لا يراني فيه غيري كنت في العمى (٢) ولا شيء معي وأنا كما كنت لا شيء معي بوجودك، وهذا البحر الذي أنت فيه فما قطعت عماك إلى عماي، وعماك لا تقطعه أبداً ولا تصل إليّ وأنت في عماك ليس معك شيء، وهذا العمى هو الهو الذي لك فإن الصورة اقتطعت لك ما أنت فيه فقلت يا هو الهو ما الصنع في الهو قال غرق نفسك فيه فرميت بنفسي من الفلك عرياناً منسلخاً من ظلمة ذلك الفلك فغرقت فاسترحت فأنا في الوجود غيري واسترحت من هم الطلب فنادى الهو يا من فيه كل شيء ما يصنع الشيء بالشيء، وهو شيء تنزل شريف.

وهذه أبيات منظومة:

لسلسحسق حسق ولسلإنسسان إنسسسان عسنسد السوجسود ولسلسقسرآن قسرآن ولسلسعسيسان عسيسان فسي السشسهسود كسمسا

عسنسد السمسنساجساة لسلأذان آذان

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأحزاب، الآية رقم (١٣).

<sup>(</sup>٢) (العماء): هو الحضرة العمائية، التي عُرفت بأنها النفس الرحماني، والتعين الثاني، وأنها البرزخية الحائلة بكثرتها النسبية بين الوحدة والكثرة الحقيقيتين وهي محل تفصيل الحقائق التي كانت في المرتبة الأولى شؤوناً مجملة في الوحدة، فسميت بهذا الاعتبار بالعماء وهو: الغيم الرقيق، وذلك لكون هذه الحضرة برزخاً حائلاً بين إضافة ما في هذه الحضرة من الحقائق إلى الحق وإلى الخلق. كما يحول العماء الذي هو الغيم الرقيق بين الناظر وبين نور الشمس. (سُئل ﷺ: أين كان ربنا قبل أن يخلق الخلق؟ فقال ﷺ كان في عماء). والحديث رواه الترمذي في صحيحه عن أبي رزين العقيلي في المحديد.

فانظر إلينا بعين الجمع تحظ بنا

فى المفرق فالرامه فالمفرقان فرقان

## ومن مناجاة الأنا

ناديت يا وأنا، فلم أسمع إجابة فخفت من الطرد فقلت: ويا أنا، لم لا تجيبني؟ فقال لي: يا متناقض الحكم لو دعيتني أجبتك وإنما دعوت أنانيتك. فأجب نفسك عنك فقلت يا أنا إنما قلت أنا من حيث أنّ وأنا، في أنا كما أنّ الواحد في الواحد هو الواحد قال: صدقت فأجب نفسك عني ولا تطلب منّي الإجابة فقل لأنانيتك تُجِيبُك، وأنا ما أظهر لك أبداً في والأنا، فلا تدعني به فإن الدعاء به هوس إذ الدعاء يؤذن بالفرقان والكثرة. ووالأنا، يؤذن بجمع والأحدية. كيف تدعو بأنا؟ ألم أقل لك: كن حكيماً ولا تكن بصاحب حال فإن الحكيم حاكم وصاحب الحال محكوم تحت سلطان حاله فما لك لا تفهم ﴿وقُل رَّبِّ زِدْنِي

### ومن مناجاة الأن

يا أني قد تحققت بك مني فلا صبر لي عني لما أصبحت مني في وأني، كأنك منك لم أطلبني ومني، وبأني، لئلا تغار فيزول عنّي وإني، فإنه لا إن لي إلا بأنك ووأني، بي ليس وأني، فإن الأن لك ولي بك لأني فقال: الأن: صدقت، صدقت في بعض وأخطأت في بعض سلنى أعلمك فقلت: يا وأنى، علمنى. قال: لك وإن، حقيقة ولى وإن، حقيقة.

غير أن وإنك، لا يثبت عند وإنّي، كما لا يقيم وإنّي، عند ظهور وإنك، فلا تجمع في الاثنين أبداً فإذا كنت في وإنك، فأنا معك بحكم الإمداد، وإذا كنت فيك وبإني، وذهب وإنك، ظهر عنك ما يظهر عني فيتخيل الناظر أن المظهر عن إنك، وهو عن إني فقد علّمتك فإذا أردت وإني، فلا تبق لإنيتك عياناً فيك فمقامي مع الكيان محال.

## ومن مناجاة الأنت:

يا أنت كانت «الإناية» و«الإنية» محقّقة الواحدة بألفها والأخرى بتضاعفها فيها فجاءت بإنّيتك فأذهبت قوة أنانيتك وإنيتك فضعفت، وظهر سلطان «بإنيتك» يا «أنت» هل يَصح من جهة الوضع أن تقول لي أنت؟ فقال: يا عجباً ألست إذا قلت لي «أنت»

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة طه، الآية رقم (١١٤).

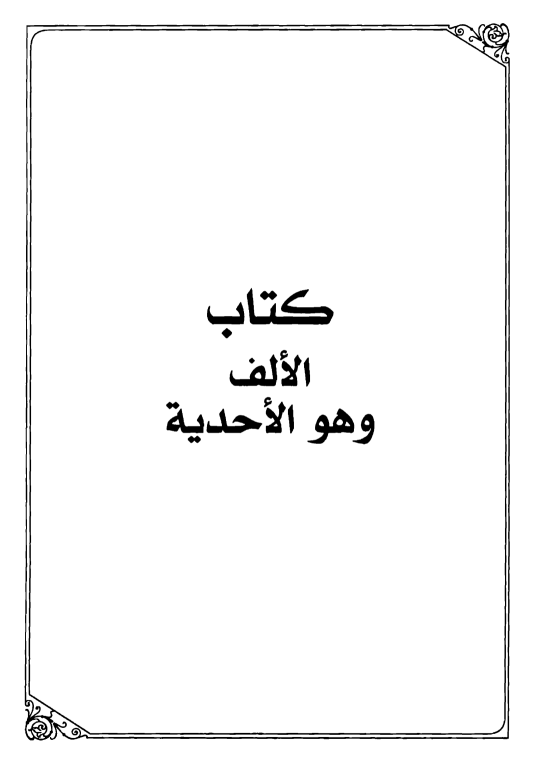
أليس باطنها يقول فيك وأناه عنك فأنانيتك الباطنة في ظهور إنينيتي لا بد أن أقول لها أنت من جهة الحقيقة كما إذا قلت لك أنت أليست أنانيتي باطنة في ظهور أنانيتك، وأنانيتك مني تقول لي أنت وما بقي الشأن إلا في فقلت وما أنت فالوجود يقضي به فأنانيتك صحيحة كأنانيتي لا بدّ منها وإنما الشأن فيما يضاف إليها فأما إضافة والأناه فالأن لها فصحيح ك وهيه وأما ما عدا هذين فاستخرجه فإني لا أعلمه لك فطربت فقال لي: ما أطربك فقلت: قد أعلمتني. قال: كيف؟ وهو أعلم في قوله استخرجته.

قال: ألست تعرف أن لي مكراً قلت: بلى. قال: فإيّاك أن يكون ذلك من مكري فزال طربي فقلت: يا أنا ووأن، كان مكرك حقاً فالمجاز لا يدخل الحضرة. قالت: صدقت فهذا هو الشأن فابحث قلت: إن كنت الواهب؟ قال: ألم أقل لك لا أعلمك قلت: يا أنت ما هذا؟ ما قلت لك علمني، وإنما قلت لك هبني لي وأعطني. قال: ﴿وَكَانَ آلِانسَنُ أَكَثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً ﴾ (١). قلت: يا أنت من كنت أنت فهو إنّيته من يقوم بحجته أنت علّمتني الحقائق.

قال: وأما الـ (ك) فليس له مناجاة لكن يندرج في الأنت وإن لم يقاومه كما يندرج النحن، وواو الجمع في والأنا، والهو، ووالأن، كانت لكل واحد منها مراتب لكن الغرض من هذا الكتاب هذه الزبدة المختصرة التي ظهرت وقد نجز الغرض.

تم الكتاب بحمد الله وعونه، وحسن توفيقه والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم آمين

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية رقم (٤٥).



من ا بي شه وج عنيده روس اي وجدي ع بعيلم ليعتده الدو الروج في الدي وان سن اي وما المقراعيند ومن أى وحد غياده و الماليني الفرالص أنا فهم تمت الرسال الافدية بي الكيل وجود والتعقير لهج منشير العلام محالوين مد اربعة منى وكالنس عفووم فرهي الربي الأكرالا على رو ادمون المفراس فكالماي ع موتم عادم المائية وم الدسل وم - ادبعوا المف صفية ومن لا كالمختلب رجمانين أواسعة يرفه فات نوك فرمهم ن داني استغين عن المساوال في كلطال ومن لم يولي ملا ينععبه السنوال بهوه مخوط لمقالي ف اذاراان اللتكلم للصف يصارعنيًا عظب نيه ما في وقد اويد حال ما دفا حدث برقيم حصو الفن سُرِّية الندر في كليم الله راجم لمل كليه لعلم وكأكم الأكليا فكليا وكذا الحالب المطبع الناب والكلية فيها اوالي وانبت فافه

# بِـــــولتّهِ الرّحزاتي

### وبه الحول والقوة

أحدية حمد الواحد<sup>(1)</sup> في وحدانيته وحدانية حمد الأحد، في أحديته فردية حمد الوتر<sup>(۲)</sup> في وتريته وترية حمد الفرد، في فرديته. الله أكبر استدرك الناظر النظر. وقف الخاطر بهذا حين خطر. لاح بالتضمين لا بالتصريح وجود البشر. وحدانية حمد الواحد في اثنينيته فردية حمد الفرد، في زوجيته وترية حمد الوتر، في شفعيته<sup>(۲)</sup>. وبقي حمد الأحد واحداً في

<sup>(</sup>١) تحدثنا داخل هذا المجلد عن والأحدية، وهنا بهذا الكتاب تكتمل دائرة الحديث عن مفهوم الأحدية الكلي ولماذا هو حرف (الألف) من بين سائر الحروف. أمّا والواحدية؛ فهي اعتبار الذات من حيث انتشاء الأسماء عنها، ومن حيث اتحادها فيها، فكان اسم الذات واحداً اسماً ثبوتياً لا سلبياً، لكون الواحدية مبدأ انتشاء الأسماء عن الذات. إذ كانت الأسماء نسباً متفرقة عن ذات واحدة بالحقيقة. وإلى هذه الواحدية تستند المعرفة. وإليها يتوتجه الطلب لثبوت الاعتبارات الغير المتناهية لها مع اندراجها في أول رئب الذات. وأمّا والواحدة: اسم الذات باعتبار انتشاء الأسماء وهو اسمها أيضاً، باعتبار اتحاد الأسماء فيها، وذلك من جهة كون كل اسم دليلاً عليها، وإن كان أيضاً يفهم منه معنى يتميز به عن غيره من الأسماء. فسميت الذات واحداً بالاعتبار الذي صار به الكل متوحداً في الدلالة عليها.

انظر القاشاني: معجم المصطلحات والإشارات الصوفية، بتحقيقنا، ٣٧٩/٢. عبد الكريم الجيلي: الإنسان الكامل، ٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) (الوتر): هو اعتبار الذات من حيث سقوط جميع الاعتبارات شمّي هذا الاعتبار بالوتر لأن الذات بحسب هذا الاعتبار، لا يصح أن ينفعها شيء، لأن اعتبار أحدية الذات، الذي لا يصح على الذات باعتبار أن يكون لها نسبة إلى شيء أصلاً، وأن ينسب إليها شيء بوجه كما هو في مفهوم الأحدية. انظر القاشاني: معجم المصطلحات، بتحقيقنا ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٣) (الشفعية): مرتبة الخلق. أقسم الحق تعالى بالشفع والوتر، إذ كانت الحقية والخلقية إنما تتحقق بهما. فبالوتر علمنا وجود الذات، وبالشفع هو الخلق، ظهرت حقائق الأسماء، التي هي الخالق، والبارىء، والمصوّر، وغير ذلك.

انظر القاشاني: معجم المصطلحات، ٤٠/٢.

#### رسائل ابن عربی

أحديته. صلى الواحد سبحانه بتسبيحه على الإنسان الواحد محمد الخارج بعد الضرب الموقوف على صناعة العدد، وهكذا الفرد والوتر ما عدا الأحد فإذن عادت الصلاة عليه لما لم يجد من يستند إليه، وسلم من هذا المقام تسليماً.

إخوتي الأُمَناءُ الأتقياءُ الأبرياءُ الأخفياءُ سلام الله عليكم ورحمة الله وبركاته اسمعوا وعوا ولا تذيعوا فتقطعوا.

هذا كتاب (الألف) وهو كتاب (الأحدية) جاءكم به رسوله الواحد لأحديتكم بأحده جاءكم بها رسولها الواحد لتثنيتكم يوحدها ورسولها الفرد لزوجيتكم يفردها ورسولها الوتر لشفعيتكم بوترها فتأهبوا لقدوم رسلها وتحققوا غايات سبلها والله يمدّكم بالتأييد آمين.

#### أما بعد

فإن الأحدية موطن الأحد عليها حجاب العزّة، لا يُرفع أبداً فلا يراه في الأحدية سواه، لأن الحقائق تأبى ذلك.

واعلموا أن الإنسان الذي هو أكمل النسخ وأتم النشآت له مخلوق على الوحدانية لا على الأحدية لأن الأحدية لها الغنى على الإطلاق فالواحد لا يقوى ولا يصح هذا المعنى على الإنسان وهو واحد فالوحدانية لا تقوي قوة الأحدية فكذلك الواحد لا يناهض الأحدية لأن الأحدية ذاتية للذات الهوية، والوحدانية اسم لها سمّتها بها التثنية. ولهذا جاء الأحد في نسب الرّب ولم يجىء الواحد وجاءت معه أوصاف التنزيه فقال اليهود لمحمد عليه: انسب لنا ربك(۱). فأنزل الله تعالى وقل هُو الله أحكة هي (۱). فجاء بالنسب ولم يقولوا صف ولا انعت.

انظر السيوطي: الدرّ المنثور، ٦٧٠/٨. (٢) القرآن الكريم، سورة الإخلاص، الآية رقم (١).

ثم إن الأحدية قد أطلقت على كل موجود من إنسان وغيره لتلا يطمع فيها الإنسان. فقال تعالى: ﴿ فَلَيْ الْمَدُلُ وَلَا يَهْرَا لِهِ مِبَادَة وَيِعِ أَمْدُا ﴾ ( ). وقد أشرك المشركون معه المملائكة والنجوم والأناسي والشياطين والحيوانات والشجر والجمادات فصارت الأحدية سارية في كل موجود فزال طمع الإنسان من الاختصاص. وإنما عمّت جميع المخلوقات الأحدية للسريان الإلهي الذي لا يشعر به خلق إلا من شاء الله. وهو قوله تعالى: ﴿ وَفَقَنَىٰ رَبُّكَ أَلا للسريان الإلهي الذي لا يشعر به خلق إلا من شاء الله. وهو قوله تعالى: ﴿ وَفَقَنَىٰ رَبُّكَ أَلا مَمْدُوا إلا إليّاهُ ﴾ ( ) . وقضاؤه لا سبيل أن يكون في وسع مخلوق أن يرده فهو ماض نافذ فما عبد عابد عبد الرب والله تعالى هو السر المطلوب وهو سر الأحدية وهو مطلوب لا يلحق، وإنما يعبد الرب والله تعالى الجامع. ولهذا أشار لأهل الأفهام بقوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِيبَادَة وَلِيت مقام الربوبية وإبقاء الأحدية الشركة وليست له العبادة (وإنما هي للرب \_ ا). فتنبّه على توفية مقام الربوبية وإبقاء الأحدية الشركة وليست له العبادة (وإنما هي للرب \_ ا). فتنبّه على توفية مقام الربوبية وإبقاء الأحدية أبداً فإن حقيقته تمنع. وهو الوجه الذي له السبحات المحرقة فكيف هو فلا تطمعوا يا اخواننا في رفع هذا الحجاب أصلاً فإنكم تجهلون وتتعبون. ولكن قؤوا الطمع في نيل الوحدانية فإن في رفع هذا المحباب أصلاً فإنكم تجهلون وتتعبون. ولكن قؤوا الطمع في نيل الوحدانية فإن فيها نشأتم فإنها المتوجهة على مَنْ سواكم وقد ظهرت في جنة عدن وغيرها ثم ثُنيتْ لكم وأضافها إلى والأناه سبحانه.

وقد ذكرنا: «الأنا» والإضافة وما أشبه هذه الضمائر في كتاب «الياء»(٥) المعروف بكتاب «الهو» فينظر هناك والواحد لم يثن بغيره أصلاً وإنما ظهر العدد والكثرة بتصرفه في مراتب معقولة غير موجودة فكل ما في الوجود واحد، ولو لم يصح أن تثبت الوحدانية عنده لله سبحانه فإنه ما أثبت لموجده إلاً ما هو عليه كما قيل:

وفسيسي كسيسل شسيسيء لسيسه آيسية

تــــدل عــــدل عـــدا أنـــه واحـــد(۱)

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الكهف، الآية رقم (١١٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية رقم (٢٣).

<sup>(</sup>٣) انظر الآية قبل السابقة.

<sup>(</sup>٤) أي: (العماء) وقد تحدثنا عنه في هذه الرسائل فلا نكرره هنا.

انظر رسالة «الياء» أو كتاب «الهو» محققاً داخل هذا المجلد الخامس من رسائل ابن عربي.

<sup>(</sup>٦) هذا البيت معروف ومشهور قاله وبشار بن برده الشاعر العربي الشهير.

وهذه الآية (١) التي في كل شيء التي تدل على وحدانية الله هي وحدانية الشيء لا أمر آخر وما في الوجود شيء من جمال وغيرة وعالي وسافل إلا عارفاً بوحدانية خالقه فهو واحد ولا بدّ، ولا تتخيّل أن المشرك لا يقول بالواحد بل يقول به، لكن من مكان بعيد، ولهذا شقي بالبعد. والمؤمن يقول به من مكان قريب ولهذا سعد بالقرب وإلا فهذا المشرك قد أثبت وحدانية ذات المعبود، وأثبت وحدانية الشريك ثم أعطى لوحدانية الشريك وحدانية حسّه وأعطى لوحدانية الحق وحدانية سرّه، كما توجّه الوجه للكعبة، وتوجه القلب إلى الحق غير أنه لما كان الأمر مشروعاً كان قربه وكما سجدت ذوات الملائكة لآدم وأسرارهم لخالقها فكل عبادة قامت من أمر أثنى عليها وكل عبادة لم تقم عن أمر ذُمّت ولم يُثن عليها لكن قامت على المشيئة التي هي مستوى ذات الأحدية ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَا كَبُنْنَهَا عَلَيْهِمَ إِلّا آبِنَهَا عَلَيْهِمَ وَعَلَى المشيئة التي هي مستوى ذات الأحدية ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَا كَبُنْنَهَا عَلَيْهِمَ اللهُ للغيرة مِنْ لا لولا سِرُ الألوهية التي تخيلوها في هذا المعبود ما عبدوه أصلاً فقام لهم سِرُ الألوهية مقام الأمر لنا غير أن الحق قرن السعادة بأمر المشيئة وقرن الشقاء بإرادة المشيئة فما ثم مشرع غير الله فشرع ينزل على الأسرار من خلف حجاب العقل نزل به رسول الفكر عن إرادة المشيئة ويسميها الحكماء السياسة ولهذا تخيلوا أن شرع الأنبياء هكذا ينزل عليهم، وهكذا هو أمر المشيئة.

وسبب هذا جهلهم بالمشيئة فإذن المعبود بكل لسان وفي كل حال وزمان إنما هو الواحد. والعابد من كل عابد، إنما هو الواحد فما ثم إلا الواحد والاثنان إنما هو واحد، وكذلك الثلاثة، والأربعة والعشرة، والمائة، والألف، إلى ما لا يتناهى ما تجد سوى الواحد ليس أمراً زائداً فإن الواحد ظاهر في مرتبتين معقولتين اثنين هكذا \_ ااا \_ مثلاً ثم ظهر في ثلاث مراتب هكذا \_ ااا \_ مثلاً فسمي ثلاثة ثم زدنا واحداً فكان أربعة وواحد على الأربعة فكان خمسة، كذلك أيضاً كما أنشأه يفنيه بزواله عن تلك فتكون الخمسة موجودة فإذا عدم الواحد من الخمسة عدمت الخمسة وإذا ظهر الواحد ظهرت، وهكذا في كل شيء.

فهذه وحدانية الحق فبوجوده ظهرنا، ولو لم يكن لم نكن، ولا يلزم من كوننا لم نكن أنه سبحانه لا يكون. كما لا يلزم من عدم الخمسة عدم الواحد فإن الأعداد تكون عن الواحد لا يكون الواحد عنها فلهذا تظهر به ولا يعدم بعدما وهكذا أيضاً فيما تناله من المراتب إن لم

<sup>(</sup>١) أي الآية التي للحق سبحانه والتي تحدث عنها الشاعر في هذا البيت.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (٢٧).

يكن هو في المرتبة المعقولة لم تظهر معاً فتفطن لهذا الواحد، والتوحيد. واحذر من الاتحاد في هذا الموضوع. فإن الاتحاد لا يصح فإن الذاتين لا تكونا واحدة وإنما هما واحدان فهو الواحد في مرتبتين.

ولهذا إذا ضربت الواحد في الواحد لم يتضعف ولم يتولّد منهما كثرة لأن هما ما هو فإنك ضربت الشيء في نفسه فلم يظهر لك سوى نفسه فاضرب وأنا» يخرج لك في الخارج وأنا» واضرب وهو، في وهو، يخرج لك في الخارج وهو، وهكذا كل مضروب في نفسه حتى الجُمل إذا ضربت الجملة في الجملة يخرج لك من الأعداد إحدى الجُملتين كاملة في مرتبة كل واحد من آحاد تلك الجملة المضروب فيها وذلك لأن الجملة واحدة في الجمل والجمل والجملة والجملة آحاد والآحاد تكرار الواحد في المراتب فالوحدانية سارية ما ثم غيرها والتثنية مثل الحال لا موجودة فإن الحقيقة تفنيها أو تأباها، ولا معدومة فإن الحق يثبتها.

ومثال ما ذكرنا من الجمل أن تقول أربعة في أربعة فيكون المتجمع من ذلك ستة عشر فكأني قلت إذا مشت الأربعة بجملتها في آحاد هذه الأربعة أو في آحاد نفسها وهو الصحيح بالضرورة تكون ستة عشر لأن الأربعة حقيقة واحدة والستة عشر واحدة فما صدر عن الواحد إلا واحد وهو معنى قولنا وهو الصحيح. وكذلك إذا قلنا سبعة في ثمانية وهذا من الضرب المختلف فيكون المجتمع المتولّد منهما ستة وخمسين فكأني قلت إذا مشت السبعة في آحاد الثمانية أو الثمانية أو الثمانية وأحاد السبعة كم من مرتبة تظهر من الآحاد فلا بد أن تقول ستة وخمسين واحدا فكأنه قال الواحد مشى ستة وخمسين منزلا فهكذا فليعرف الواحد إلا أن معنى الواحد لا يشركه اسم سوى اسم الوتر فإنه شاركه في المبدأ، ولهذا يجوز الوتر بركعة وبثلاثة فيشرك الفرد أيضاً فإن الفرد لا يظهر إلا من الثلاثة فصاعداً في كل عدد لا يصح أن ينقسم كالخمسة والسبعة، والتسعة والأحد عشر، وما أشبه ذلك فكأن الوتر طالب ثأراً من الواحد لأنه أخفى رسمه وعزله من أكثر المواضع. وما أبقى له إلا القليل مثل الوتر في مراتب الصلاة وفي أسماء الحق والواحد مسترسل منسحب على كل المراتب والمنازل. فقد جاء في اللغة الوتر الذحل وهو طلب الثأر فإنما يشارك الوتر للواحد في المبدأ لكونه عزله من أكثر المراتب وبالعكس.

وإنها عزل الواحد الوتر من المراتب لكونه شاركه في المبدأ وإبقاء الفرد يتميز في المراتب مثل الواحد لأنه لم يشاركه في المبدأ لكن قد أباحه له لأنه فيه بتوليته فلا يبالي لأنه تحت حكمه والوتر ما ولاه الواحد فلهذا ينبغي فيما ذكرناه.

فأول الأفراد الثلاثة ولهذا فردانية اللطيفة الإنسانية تخالف وحدانيتها فإن فردانيتها ثبتت

له بتقدم الاثنين وهو تسوية البدن وتوجه الروح الكلّي فظهرت النفس الجزئية التي هي اللطيفة الإنسانية فكانت فرداً. فإن بعل هذا الجسد المسوى إنما هو الكلى فبقي هذا الجزئي المولد بينهما فرداً فطلب اهلاً يألف إليه ويسكن كسكون أبيه الذي هو الروح الكلي إلى أمّه الذي هو الجسد المسوى فقال:﴿رَبِّ لَا تَذَرِّنِي فَكُرُدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِيرِ﴾(١) لعلمه بأن الأمر بعده يعود إلى ربه وهنا يصح استخلاف العبد ربه في مقابلة استخلاف الرّب إياه. في قوله: ﴿ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيدِّ ﴾ (٢). وقد ظهر هذا من النبي (عليه الصلاة والسلام) عالم العلماء في دعائه في السفر (اللهم أنت الخليفة في الأهل)(٣)، فاستخلفه في أهله فكان الحق في حكم العبد وجار بأمره لا إله إلا هو العزيز الحكيم وكذلك في الميراث قال الله تعالى: ﴿ إِنَ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهُمَا مَن يَشَاتُهُ مِنْ عِبَادِيِّهُ ﴿ أَنْ وَقَالَ لَهُ الْعَبِدُ الْفُرِدُ: ﴿ وَأَلْتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينِ﴾ (°). فقال سبحانه: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ۞﴾ (١). فأين العقول ما لها لا تنظر أين هذا النزول من جري الحق عن أمر العبد. من قوله ﴿وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقُّ قَدَّرِمِةٍ﴾<sup>(٧)</sup>، ومن وصفه بالعزة قلَّت وظهرت الفردية في الأجسام الإنسانية في موضعين في آدم (عليه الصلاة والسلام) ﴿ وَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾ (٨). وفي عيسى (عليه الصلاة والسلام) قوله: ﴿ وَمَرْيَمُ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِي آخْصَنَتَ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا ﴾ (٩). فصار عيسى (عليه الصلاة والسلام) لمريم كروح آدم لآدم (عليهم الصلاة والسلام) وإنما خرج جسماً لظهوره في عالم الأجسام. فهو أقرب إلى الجسدية منه إلى الجسمانية فشأنه كشأن الأرواح الملكية والنارية إذا ترآءت للأبصار تجشدت فوقعت الأبصار على الأجسام وهو في

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٨٩).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (٧).

<sup>(</sup>٣) حديث: (اللهم أنت الخليفة في الأهل)، رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة واللهم أنت المستدرك عن أبي هريرة والخليفة في الأهل، مشهور ونصه طويل بعض الشيء. وفيه [اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل، اللهم....].

انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ٧٨/٢، حديث رقم (٤٢١٩).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (١٢٨).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٨٩) وتقدمت.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٤٠).

<sup>(</sup>٧) القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآية رقم (٩١).

<sup>(</sup>٨) القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية رقم (٢٩).

<sup>(</sup>٩) القرآن الكريم، سورة التحريم، الآية رقم (١٢).

نفسه على روحية الجسدية ما يرى في الخيال في صورة الجسدية. فقال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِبِينَ عِبْدَ اللهِ كَمْثَلِ ءَادَمُ ﴿(١). فهذا الاشتراك في الفردية غير أن جسد عيسى (عليه الصلاة والسلام) أخلص ولهذا سمّاه: روحاً، وسمّى ذلك آدم من الأدمة فإنه مأخوذ من أديم الأرض وأين الأدمة من الصفاء النوراني ولهذا قال تعالى: ﴿ مَثَلَّكُمُ مِن ثُرَابٍ ﴾ (٢) ولم يقل خلقهما والضمير يعود على أقرب مذكور، ومن معرفتنا بالقصة فإن آدم الله تعالى يُنبىء خمرت طينته لئي الله المقدسة وكذلك خمر عيسى الله الطائر الذي خلقه ياذن الله تعالى يُنبىء والم وقع التشبيه بينه وبين آدم أن الأمر ليس كما تظنون وأن القوة الروحية لي وأني جسد وآدم من اليد المطلقة ولهذا قال تعالى: ﴿ مَا مَنْكُكُ أَن نَسَجُدُ لِمَا خَلَقُتُ بِيدَيِّ ﴾ (٢) فجمع حيث أنا من اليد المطلقة ولهذا قال تعالى: ﴿ مَا مَنْكُكُ أَن نَسَجُدُ لِمَا خَلَقُتُ بِيدَيِّ ﴾ (٢) فجمع نابت عنه لعرفت قدر ما هي عليه لكنها عَمِيتُ عن ذلك فقالت: أنا لا غير، وسنكشف نابت عنه لعرفت قدر ما هي عليه لكنها عَمِيتُ عن ذلك فقالت: أنا لا غير، وسنكشف عنها غطاءها فيكون بصرها حديد أو كذلك أنا من حيث أنا يقول عيسى من اليد المطلقة أي وأمي وبنيه فلمنا جمعت بين اليدين وتميز ثاني الفردية لهذا كان مثل عيسى عند الله أي وأمي وبنيه فلمنا جمعت بين اليدين وتميز ثاني الفردية لهذا كان مثل عيسى عند الله كمثل آدم فهذا من بعض أسرار الفردية.

فأمّا حواء (عليها الصلاة والسلام) فمن الوحدانية لأن الفرد لم يعلم حتى استيقظ وخلقت كاملة على صورتها من حي نائم كما خلق آدم (عليه الصلاة والسلام) على صورته من غير مزيد تعقل نفسه فيها وكانت الشهوة النكاحية في الموضع الذي عمرته حواء حين خرجت فإنه ليس في الوجود خلاء فأثبت الشهوة الموضع لنزول حواء فيها، ونزلت بالموضع الذي خرجت منه حواء من آدم فعمر الموضع وخرجت الشهوة فيه أقوى مما جرت في حواء فإن حواء حكم عليها موضع الشهوة فالنساء أغلب على شهواتهن من الرجال فإن الشهوة في الرجل بذاتها وفي المرأة بما بقي من آثار رحمتها في مواطنها الذي عمرته وكانت الشهوة كالثوب على حواء من أجل صورة الموضع وانفشت الشهوة في آدم فعمتهما جميعاً لكن بهذا الحكم ولهذا تعمّ شهوة الجماع عند الإنزال جميع البدن ولهذا أمر بتطهير جميع البدن فإنه فني بكليته في تلك اللحظة فأمر بتطهير كليته من ذلك لأجل مناجاة الحق

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية رقم (٩٥).

<sup>(</sup>٢) تكملة الآية السابقة.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة (ص)، الآية رقم (٧٥).

تعالى. قال تعالى: ﴿ يَعَرُّمُ مِنْ بَيْنِ السُّلَبِ وَالنَّرَآبِ ﴿ كَ الْمَانِ الْمَراة واحد وواحد في الفرد مبطون فيه فقوة المرأة من أجل الوحدانية أقوى من قوة الفردانية ولهذا تكون المرأة أقوى في ستر المحبة من الرجل ولهذا هي أقرب إلى الإجابة وأصفى محل كل ذلك من أجل الوحدانية. ولمّا كان الفرد لا يكون إلا بعد ثبوت الاثنين ضعف عن عزة الوحدانية فقال: ﴿ رَبِّ لا تَكَرِّنِ فَكَرَّدًا ﴾ (٢) فلا تقل إنه طلب الرجوع إلى الوحدانية فإن ذلك لا يصح لأمرين الأمر الواحد أنه فرد لا واحد والثاني أن الله استجاب دعاءه. فقال: ﴿ فَأَلْسَتَجَبُنَا لَهُ وَرَدانية الرجل وقوة المرأة وضعف الرجل بصورة الميراث فأعطى الأكثر بوحدانية المرأة وفردانية الرجل وقوة المرأة وضعف الرجل بصورة الميراث فأعطى الأكثر قسماً واحداً والفرد إنما هو عين اثنين فهو ناظر لما هو عنه فأخذ قسمين فمن الوجهين معاً للمرأة الثلث وللرجل الثلثين إذا لم يكن سواهما فافهم فإن الحكم ينتقل بانتقال الزائد والناقص ويصير على صورة وضع المسألة فإن الحكم أبداً إنما هو للموطن ولهذا قلنا إن عيسى عليه الصلاة والسلام لولا الموطن ما ظهر له جسم البتة فحكم عليه موطن هذه الدار الحسية موطن مريم عليها السلام.

ولما بانت اثنينية الواحد وزوجية الفرد طالبنا الوتر بشفعيته أن نبيّنها للإخوان فإن فيها عزّة الواحد فإن الشفعية تبقي لك حظاً في الملك، ولما كان للوتر حظ كثير في المبدأ لكن ليس هو كالواحد فإن الواحد هو أصله ولهذا قرن معه الشفع دون غيره.

فقال عزّ مَنْ قائل: ﴿وَالشَّفْعِ وَالْوَرِ ﴿ ﴾ (٤) فأقسم بهما، ولم يكن له ذلك السريان فجاءت الفهوانية (٥) بالوحدانية من جهة غيبها لا من جهة عينها من أجل الوتر أن يقوم فتعارض الوحدانية في السريان وليس له ذلك فقال: ﴿وَالْيَلِ إِنَا يَسَرِ ﴿ ﴾ (١) فهو تنبيه على سير الواحد في المراتب لإظهار الأعداد وكتى عنه بالليل لطموس عين الوحدانية في الأعداد من جهة الظاهر إلا في كل مبدأ فإنها تظهر بذاتها فإنك لا تقول بعد الواحد واحد أبداً وإنما تقول

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الطارق، الآية رقم (٧).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٨٩).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٩٠).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الفجر، الآية رقم (٣).

 <sup>(</sup>٥) تقدم شرح هذا المصطلح في هذا المجلد، وكذا في المجلد الأول فتابع ذلك.

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة الفجر، الآية رقم (٤).

اثنان، ثلاثة، أربعة، خمسة، كذلك إلى عشرة واشبهت بسائط العدد التي هي اثنتي عشرة لفظة الواحد من كونها تظهر في المراتب ظهور الواحد فيها فهي نائبة عنه من حيث الاسم لا من حيث المعنى وهي واحد اثنان ثلاثة أربعة خمسة ستة سبعة ثمانية تسعة عشرة مائة، ألف. وما ثم أكثر فإن الحكم إنما هو للاثنا عشر قد ربط اللَّه الوجود بها وهي: البروج الاثني عشر المشهورة الحمل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة والميزان والعقرب والقوس والجدى والدلو والحوت فالواحد للحوت والاثنا عشر للحمل ويتمشى بالأعداد على الترتيب والحوت ماثي قال اللَّه تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلۡمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيُّ ۗ (١) وما في الوجود إلاَّ حي لأن كل ما في الوجود يسبّح بحمده والتسبيح لا يكون إلاّ من حي فسرٌ الحياة سارٍ في جميع الموجودات كذلك الواحد سارٍ في جميع الأشياء كما ذكرنا فصار لا يظهر في الأعداد إلاًّ هذه الاثنتا عشرة لفظة فنقول واحد وعشرون، اثنان وثلاثون، ثلاثة وأربعون، أربعة آلاف، خمسة عشر ألفاً، مائة ألف. فكذلك حكم هذه الاثنى عشر برجاً في جميع المولودات والأفلاك الروحانية فتأمل قوة سلطان الوحدانية ما أعزها وأعظمها وإنما لم يظهر الواحد باسمه في الأشياء وظهر بمعناه لأنه لولا معناه لم يوجد لهؤلاء عين ولو ظهر باسمه لم يوجد لهم عين والغرض إنما هو في ظهور هذه الموجودات فلا بدّ أن يكون فيها بمعناه ولا يكون فيها باسمه ومهما ظهر اسمه بطل الوجود ومهما لا تصح أبدأ وإنما تكون النتيجة بظهور معنى الوحدانية في مرتبتين وبازدواج الواحدين تكون النتيجة ويظهر الوجود، ولكن أكثر الناس مما لا يعرف يتخيل أن النتيجة إنما هي عن اثنين وهو باطل وإنما هو عن ثلاثة وهو الاثنان والفرد. فإن الواحد مهما لا يصعب الاثنين لم يكن بينهما قوة النتاج أصلاً فانظر إلى الانثى والذكر ما أنتجا إلا بالحركة المخصوصة على الوجه المخصوص ولولا ذلك لم يكن النتاج وقد كان الاثنان موجودين، ولم تكن ثم حركة مخصوصة على وجه مخصوص فلم يكن ثم نتاج فثبت أن الحركة أمر ثالث وهو الواحد الفرد حتى لا يظهر شيء إلاّ بوجود التوحيد ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَاۤ مَالِمَةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَنَّا ﴾ (٢) ﴿ وَإِلَهُ كُرْ إِلَهُ وَجِدُّ ﴾ (٢)، وكذلك في المقدمات العلمية لتصور المعلومات بالبراهين ما يتصور قط برهان إلاّ من مقدمتين وكل مقدمة من مفردين يكون أحد المفردين خبراً عن الآخر وهنا أيضاً لا ينتج فإنه كقولنا السلطان جائر وخالد إنسان فهذه أربعة ولا واحد فيها ولا نتاج لكن هذه الأربعة إن لم تكن ثلاثة من كل وجه من أجل الوحدانية

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية رقم (٢٢).

٣) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (١٦٣).

فإنها لا تنتج إلا أن يكون واحد من هذه الأربعة يتكرر في المقدمتين فيكون إذ ذاك ثلاثة فتصح النتيجة فلا بدّ للانتاج من وجه خاص به وهو أن يكون الحكم أعم من العلة أو مساو لها ولا بدّ أن يكون على شرط مخصوص وهو أن يتكرّر واحد من الأربعة في المقدمتين إن أردت نتيجة الإفادة وإلاّ فقد يكون الانتاج بغير فائدة فتكون ثلاثة ليست أربعة.

فالغرض من هذا وجود النتاج لا غير لا ظهور الصدق في ذلك ولا الكذب، والصدق والكذب بما يقطع في الأصول التي هي المقدمات فتخبر عن إحدى المقدمتين أو عنهما إنما ليس لها أو بما لها وتنسب نسبة كاذبة أو صادقة وغرضنا من هذا أن النتاج الذي هو ظهور أعيان الموجودات لا يصح إلا بالواحد الفرد لا بالواحد غير الفرد.

ألا ترى الحق سبحانه هل أوجد العالم من كونه ذاتاً فقط أو من كونه واحداً، وإنما أوجده من كونه ذاتاً قادرة فهذان أمران: ذات وكونها قادرة معقول آخر يعقل منه ما لا يعقل من كونه ذاتاً وكذله ذاتاً أو من كونه مريداً أو عالماً مثل قولنا في كونه قادراً ثم عندنا ذاتاً وكونها قادرة من غير أن تكون متوجهة للايجاد هل يظهر شيء فكونها متوجهة غير كونها قادرة وهذا حكم ثالث وهو حكم الفرد الواحد فإنا قد أثبتناه أزلاً ذاتاً قادرة ولا وجود لكون الحكم الثالث الذي هو التوجّه لم نثبته فلم يكن الوجود والفعل يستحيل أزلاً والقادر لا يستحيل أزلاً فتأمل.

وأما ما ذكرناه هناك من نتائج المقدمات فأخاف أن لا تعقل ما ذكرناه حتى أضرب لك منه مثالاً فيما ذكرناه شرعياً ليكون أقرب لفهمك لمعرفتك بالدين فأقول إذا أردت أن تظهر في الوجود أن النبيذ حرام فتقول كل نبيذ مسكر فهذان اثنان: مُشكر، وحرام. ثم تقول: والنبيذ مُشكر. فهذان اثنان. ومسكر فالبضرورة تنتج أن النبيذ حرام بلا خلاف.

أعني في النتيجة. لكن هل الحكم صحيح أم لا؟

أُمرِّ آخر يحتاج إلى معرفة أخرى ليس هذا الكتاب محلاً لها وإنما نريد الإنتاج الذي هو ظهور الوجود خاصة بوجود الفرد، أو الواحد. فانظر إلى هاتين المقدمتين: تجدها مركبة من ثلاثة في أربع مراتب. وهو قولك: مُشكر، وحرام، ونبيذ. ما ثُمّ رابع. لكن تكرر قولك مسكر، وهو الواحد المطلوب الذي به يقع النتاج فوجهه المخصوص تكراره.

وأمّا حكم الشرط المخصوص في هذا الازدواج أن الحكم أعم من العلّة في هذه المسألة. وهو أن العلّة الإسكار، وأن الحكم هو التحريم.

والتحريم أعم من الإسكار. فإن المحرمات كثيرة منها المسكرات، وغير المسكرات.

فقد بان لك أن الأمر والشأن في الواحد، وهو كان المطلوب.

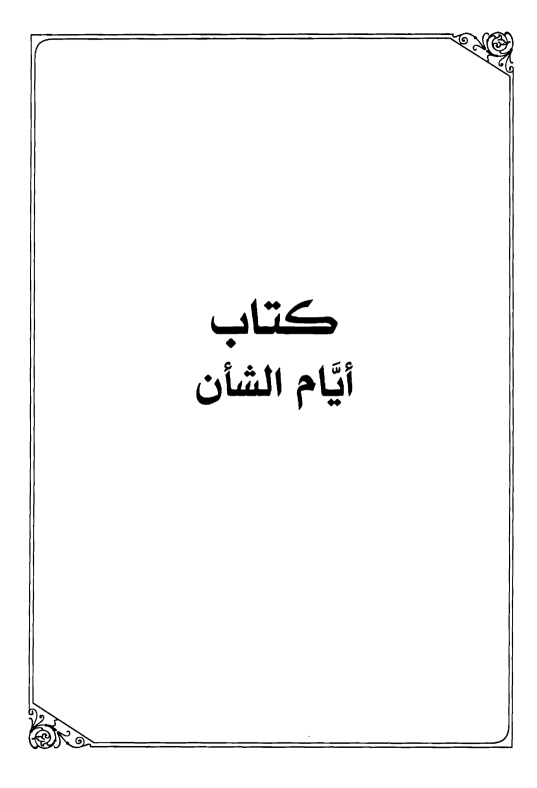
ثم اعلموا أنه لما كان الألف يسري في مخارج الحروف كلها سريان الواحد في مراتب الأعداد كلها لهذا سميناه (كتاب الألف).

وهو قَيُوم الحروف، وله التنزيه بالقبلية، وله الاتصال بالبعدية. فكل شيء يتعلّق به، ولا يتعلّق هو بشيء فأشبه الواحد لأن وجود أعيان الأعداد يتعلّق به، ولا يتعلق الواحد بها فيظهرها ولا تظهره، وتشبهه من هذا الحكم الدال، والذال، والرّاء، والزاي، والواو. ويشبه في حكم السريان الواو المضموم ما قبلها، والياء المكسور ما قبلها.

وقد ذكرنا هذا كله في «كتاب الحروف» لنا مستوفى فليُنظر هناك. وكما أن الواحد لا يتقيّد بمرتبة دون غيرها، ويخفي عينه أعني: اسمه في جميع المراتب كلها كما قدّمنا ذكره، كذلك الألف لا يتقيّد بمرتبة، ويخفي اسمه في جميع المراتب. فيكون الاسم هناك للباء، والجيم، والحاء، وجميع الحروف. والمعنى للألف مثل الواحد فلهذا سميناه «كتاب الألف».

وقد نجز الغرض من هذا الكتاب على قدر ما اقتضاه محل المخاطب به حين سأل والله أعلم، والحمد لله رب العالمين.

تمّ كتاب الأحدية وهو كتاب الألف.



# بسبالة التوزلت

### وبه الحول والقوة

الحمد لله العلى الشأن، العظيم السلطان، الذي هو؛ ﴿ كُلّ يَوْمِ هُو فِي شَأَنِ ﴾ (١) المدلول على ذلك به ﴿ سَنَفَعُ لَكُمُ اللّهُ اللّقَلَانِ ﴿ ﴾ (٢) عَيْنَ الأيام بالحركة المحيطة؛ فتعينت. وأوجد فيها ما تحت تلك الحركة من الأدوار والأكوار فظهرت أعيانها وثبتت، وأظهر في تلك الأكر بحكم الأدوار، وجود الليل والنهار فتحكمت روحانياتها في الأركان، وتمكنت، وأفشت هذه الأركان لتحكيم هذا الدور الزمان ما كان منه كتمه من التكوينات، وأعلنت، فبرزت المولدات على قدر الاستعدادات وتكونت، فتاهت الأرواح السيّارة الحاكمة حين تسلطنت، وأثبتت بالأرض الأريضة في يوم الأحد السعيد عند نزول الشمس بيت شرفها فاهتزت لالتحامها وَرَبتُ لحملها، وتحسنت بما وضعته من حملها وازّينت.

فسبحان مسخّر الأيام ومُنَرِّل الأحكام، لا إله إلا هو العليُّ العلام، وصلى الله على من كان يومه المعروف، ويومه المشهود المؤثر الثلاثاء، ويومه المخصوص بذاته الجمعة، وله في كل يوم دقائق، وعلى كل ساعة حقائق، صلاة تامة، وسلاماً دائماً ما انفرد عن جميع الخلائق بأحسن الخلائق.

#### أمّا بعد

فهذا كتاب سمّيته: (كتاب أيّام الشأن).

وهو: ما يحدث في أصغر يوم في العالم من الآثار الإلهية والانفعالات من تركيب،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية رقم (٢٩).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية رقم (٣١).

وتحليل، وتصعيد، وتنزيل، وإيجاد، وشهادة. وكنى عزّ وجلّ عن هذا اليوم الصغير باليوم المعروف في العامة فوسّع في العبارة من أجل فهم المخاطبين.

فقال تعالى: ﴿ يَتَنَالُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ (١)، ثم تلاه، جلّ ثناؤه، بقوله: ﴿ سَنَفُحُ لَكُمُ أَيْهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴿ ﴾ (٢). فهو يفرغ لنا مِنّا، لأنّا المقصودون من العالم لا غير. فنحن روح العالم المنفوخ فيه بالنفخة الإلهية. فالعالم جسم سوّاه الله وحسن خلقه، وأكمل نشأته الظلمانية، ثم نفخ فيه روحاً من روحه، فانفتق رتقه، واستنار وجوده، وانطردت ظلمته فنطق بالثناء والحمد.

فنحن الخلفاء، فلنا دارت الأفلاك، وبنا تنزلت الروحانيات والأملاك، فكل يوم هو منّا سبحانه في شأن، فالشأن مسألة السائلين. فإنه ما من موجود إلاّ وهو تعالى سائله. لكن هم على مراتب في السؤال.

فأمّا الذين لم يوجدهم اللّه عن سبب، فإنهم يسألونه بلا حجاب لأنهم لا يعرفون سواه علماً وغيباً. ومنهم من أوجده اللّه تعالى عند سبب يتقدّمه، وهو أكثر العالم.

وهم في سؤاله على قسمين:

منهم: من لم يقف على سبب أصلاً، ولا عرج عليه، وفهم من سببه أنه يدلّه على ربّه لا على نفسه.

فسؤال هذا الصنف كسؤال الأول، بغير حجاب.

ومنهم: من وقف على سببه، وهم على قسمين:

أولاً: منهم من عرف أن هذا سبب قد نصّبه الحق، وأن وراءه مطلباً آخر فوقه، وهو المسبب له. ولكن ما تمكنت قدمه في درج المعرفة لموجد السبب فلا يسأله إلا بالسبب لأنه أقوى.

ثانياً: ومنهم من لم يعرف أن خلف السبب مطلباً، ولا أن ثَمّ سبباً. فالسبب عنده نفس المسبب. فهذا جاهل. فشئل السبب فيما يضطر إليه، لأنه تحقق عنده أنه ربه، فما سأل إلاّ الله. لأنه لو لم يعتقد فيه القدرة على ما سأله فيه لما عَبَدَهُ. وذلك لا يكون إلاّ لله فما سأل إلاّ الله.

ومن هذا المقام يجيبه الحق على سؤاله، لأنه المسؤول، ولكن بهذه المثابة فعلى هذا هو

<sup>(</sup>١) انظر الآية قبل السابقة.

<sup>(</sup>٢) انظر الآية قبل السابقة.

المسؤول بكل وجه، وبكل لسان، وعلى كل حال المشهود له بالقدرة المطلقة النافذة في كل شيء.

فما من جوهر فرد في العالم إلا وهو سائله سبحانه في كل لحظة، وأدق من اللّحظة، لكون العالم في كل لطيفة ودقيقة مفتقراً إليه، ومحتاجاً أولها في حفظه لبقاء عينه، ومَشك الوجود عليه بخلق ما به بقاؤه، وليس من شرط السؤال هنا بالأصوات فقط، وإنما السؤال من كل عالم بحسب ما يليق به ويقتضيه أفقه، وحركة فلكه، ومرتبته.

وقد قال فيما شرّف سليمان عَلِيَه به أنه علّمه منطق الطير (١)، فعرف لغتها، وتبسّم ضاحكاً من: قول النملة: ﴿ أَدُّ خُلُوا مَسَاكِنَكُم ﴾ (٢).

وقال الهدهد: ﴿ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يَحِطْ بِهِ عَهِ ﴿ '''. وقالت السموات والأرض: ﴿ أَنْيْنَا طَآمِدِينَ ﴾ (''). وأبت السموات والأرض والجبال حمل الأمانة، وأشفقن منها.

وفي صحبح الأحبار: (ما من دابة إلا وهي مصحية يوم الجمعة شفقاً من عذاب الساعة)(٥).

 <sup>(</sup>١) في قوله تعالى على لسان نبيه سليمان ﴿ الله عَلَيْمَانُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

 <sup>(</sup>٢) في قول تعالى: ﴿حَقَّ إِنَّا آثَوَا طَلَ وَاو ٱلنَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَكَأَيُّكَ ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لَا يَعْطِمَنَكُمْ مُسَلِيَسَدُ وَجُنُودُمُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۞ فَتَبَسَّمَ صَاحِكًا مِن قَالِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْزِغِنَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلْمَيْ أَنْ أَخْدُ مَسَلِحًا زَمْمَنَهُ وَأَدْخِلْنِي بَرْحَمَٰتِكَ فِي عِبَادِكَ العَبْمَلِحِينَ ﴾.
 أَنْمَنْتُ عَلَى وَقِلَ وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْلَ صَلِحًا زَمْمَنهُ وَأَدْخِلْنِي بَرْحَمَٰتِكَ فِي عِبَادِكَ العَبْمَلِحِينَ ﴾.

الآيتان (١٩،١٨) من سورة النمل.

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النمل، الآية رقم (٢٢).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة فُصِّلت، الآية رقم (١١).

<sup>(</sup>٥) حديث: (ما من دابة إلا وهي مصخية يوم الجمعة...).

انظر ما أخرجه ابن أبي شيبة وأحمد وأبو الشيخ في العظمة، وابن مردويه عن أبي لبابة بن عبد المنذر قال: قال رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>يوم الجمعة سيد الأيام وأعظمها عند الله... ما من ملك مقرب ولا أرض ولا سماء ولا رياح ولا جبال ولا بحر. إلا وهن يشفق من يوم الجمعة أن تقوم الساعة فيه).

انظر السيوطي: الدر المنثور ١٥٥/٨.

وكان ﷺ راكباً على بغلة فنفرت عند قبر لما سمعت عذاب صاحبه حتى كادت أن تلقيه.

وقال في وأُمحُده: (هذا جبلٌ يُحِبُّنا ونُحِبُّه)<sup>(١)</sup>.

وستبح الحصى في كفه ﷺ (وهذا حجرٌ يُسَلِّم عليّ) (٣).

(ولا تقوم الساعة حتى يحدّث الرجل فخذه بما فعل أهله)(1). وقالت الجلود: ﴿ أَنَطَقَنَا اللَّهُ ٱلَّذِيّ أَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾(٥).

وقد أخبر تعالى أن الظلال، ومن في السموات، والأرض، والشمس، والقمر، والنجوم، والجبال، والشجر، والنجوم، والنجوم، والجبال، والشجر، والدواب، وكثير من الناس، فما ترك شيئًا من العالم إلى درجة الإنسان إلاً وقد أخبر عنه أنه يسجد لله. وقال: ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِنَ لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحُهُمُ ﴾ (٦).

ومعلوم أن ما هنا صوت معهود، ولا حرف من الحروف المعلومة عندنا. ولكن كلام

<sup>(</sup>١) حديث: (هذا جبل بحبنا ونحبه).

رواه البزار. والطبراني عن ابن عيسي بن جبر.

انظر: السيوطي: جامع الأحاديث ٤٢٢/٩ حديث رقم (٤٤١٦/٣٣٤٤١ و٧/٧٧ حديث رقم (٢٤٣٣٤١).

<sup>(</sup>٢) حديث: تسبيح الحصى في كفه الشريف ﷺ قال أنس ﷺ: (أخذ النبي ﷺ كفّاً من حصى فسبحن في يد رسول الله ﷺ حتى سمعنا التسبيح، ثم صبّه ن مد أبي بكر فسبحن ثم في أيدينا فما سبحن). أخرجه ابن عساكر في تاريخه، ورواية ابن عساكر عن سويد بن يزيد السلمي وله روايتان انظرهما في البداية والنهاية ٢/٦٦.

وانظر: القاضى عياض: الشفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ ٤٢٧/١.

<sup>(</sup>٣) حديث: (وهذا حجر يُسلَم علي)، عن جابر بن سمرة عنه ﷺ قال: (إني لأعرف حجراً بمكة كان يُسلَم عليّ) قيل: إنه الحجر الأسود، رواه مسلم وأحمد بن حنبل وعن عائشة ﷺ: لما استقبلني جبريل بالرسالة، جعلت لا أمرٌ بحجر ولا شجر إلاّ قال: السلام عليك يا رسول الله. رواه البزار في سننه، وانظر طبقات ابن سعد ١٠٢/١. وانظر القاضى عياض: الشفا بتعريف... ٢٨/١٤.

 <sup>(</sup>٤) حديث: (لا تقوم الساعة حتى يحدث الرجل فخذه بما فعل أهله)، رواه الترمذي في الفتن، (١٩).
 انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، ٥٢/٥، باب الفاء.

 <sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة فصلت، الآية رقم (٢١).

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية رقم (٤٤).

كل جنس مما يشاكله، وعلى حسب ما يليق بشأنه، ويعطيه استعداد القبول الروحانية الإلهية السارية في كل موجود و﴿كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِۦ﴾(١).

فما من موجود بعد هذا إلا ويتفق منه السؤال، فشأنه في كل دقيقة خلق السؤال في السائلين، وخلق الإجابة بقضاء الحاجات، وتنزل على أصحابها بحسب دورة الفلك، الذي يخلق منه الإجابة.

- فإن كان الفلك بعيداً: أعني؛ حركة التقدير التي بها تنزل على صاحبها بعد كذا
   وكذا حركة فتتأخر الإجابة، وقد تتأخر للدار الآخرة بحسب حركتها.
- وإن كان فلكها قريباً: أعني؛ حركة التقدير التي خلقت الإجابة فيها ظهر الشيء في
   وقته أو يقرب.

ولهذا أخبر النبي ﷺ: أن كل دعوة مجابة.

لكن ليس من شرطها الإسراع في الوقت، فمنها المؤجّل والمعجّل بحسب الذي بلغ حركة التقدير.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية رقم (٨٤).

# حقيقة

واعلم أن الأيام وإن كثرت فإن الأحكام الفعلية، الذي هو الشأن يُقلّلها إلى أن يردّها أسبوعاً لا غير. وتتكرر هذه الأيام في الشهور كما يتكرر الليل والنهار في الأيّام، وكما تتكرر الساعات في الليل والنهار، وكذلك الشهور في السنين والسنون في الدهور والأعصار. فالله لم يزل يجري في الأشياء على ما تعطيها الحقائق، وإن جوّز العقل خلافها فلقصوره، فإن الحقائق لا تتجلّى إلاّ بالكشف الرّباني، وأما بهذه الأدلّة التي بأيدي النظّار فما تعطي إلاّ النذر اليسير.

وقد، ربما، لا تحصل الثقة به، فللعقول حدَّ تقفُ عنده لا تتعداه، وهذه الأمور وراء طوره. حشبُهُ فيها التسليم، واللّجوء إلى الله حتى يلقيها فيه ضرورة، أو يكشفها له عيناً، فالحق، سبحانه وتعالى، أبداً يعطف بالأعجاز على الصدور. فالأمر دوري لا يزال في الروحانيات والجسمانيات، ويحدث بينهما الأشكال العجيبة الغربية.

﴿ وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيرِ ۞ ﴾ (١).

فنهار یکر علی لیل، ولیل علی نهار، وفلك یدور، وخلق یدور، وكلام یدور، وحروف تدور، وكلام یدور، وحروف تدور، وأسماء تدور، ونعیم یدور، وصیف یدور، وشتاء یدور، وخریف یدور، وربیع یدور، وسیارة تدور ﴿كُمَّا بَدَاًكُمْ تَمُودُونَ﴾(۲). و﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱللَّشَأَةَ ٱلْأُولَ﴾(۲).

انطُ ر إلى العَرشِ عَلى مَالِيهِ

سَـفِـيـنـة تَــجـري بِــأسـمـائِــه

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة يس، الآية رقم (٣٩).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (٢٩).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الواقعة، الآية رقم (٦٢).

واغسجب لَسهُ مِسنَ مَسزِكِبٍ ذائسر قَسدُ اودع السخَسلُق بِساَجِسلِ مُسبَع في بَسخو بِسلا سَساجِسلِ في جندَس النفينب وظُسلَمَسائِهِ ومريب حُسهُ أَنْسفَسائِهِ وَطُسلَمَسائِهِ قريب السفوري مَسائِس الْسَبَائِةِ فِي السخيةِ السيرا مِسنَ السفوري مَسائِس السيرا ويسزج عُ السفودُ عَسلَسى بَسدُئِهِ ولا نِسهَ السخيةِ السيرة الإنسان الإنسائِة السيرة ولا نِسهَ السيرا ولا نِسهائِه السخية عَسلَسى المنافِق السيرا وصن المنافية السفودي المنافية ا

### بیان

قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَكَا السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَنَا مِن لَّمُوبِ ﴾ (١) مع قدرته على خلقه إيّاها دفعة واحدة، من غير تدريج. لكن القدرة لا تؤثر في القدر، وإنما أثرها في المقدور يشاهد القدر، فإن شهد بها القدر بالتأثير أثّرت وإلا أمسكت عن إذن القدر لا عن نفسها فمن حكم القدر كونها في ستّة أيام، فلا سبيل إلى عدول القدرة عمّا حكم به القدر ﴿مَا يُبَدَّلُ اَلْقَرْلُ لَدَى ﴾ (٢).

واليوم عندنا عبارة عن دورة واحدة من دورات فلك الكواكب الثابتة، الذي السموات والأرض في جوفه وتحت حيطته، وهو من النطح إلى النطح، ومن البطين إلى البطين، ومن الثريّا إلى الثريّا آخر المنازل، ومن درجة المنزلة ودقيقتها إلى درجتها ودقيقتها وأخفى من ذلك إلى أقصى ما يمكن الوقوف عنده، لكن أبين ما تكون فيه هذه النكتة الدرجات فنقول:

إنه ما من يوم من هذه الأيام المعروفة في العامة، وهو من طلوع الشمس إلى طلوع الشمس، أو من غروبها إلى غروبها، أو من استوائها إلى استوائها، أو ما بين ذلك إلى ما بين ذلك على حسب صاحب اليوم. فما من يوم، قلنا، من هذه الأيام إلا وفيه نهاية ثلاث ومائة وستين يوماً. هذا موجود في كل يوم، ولهذا ما من يوم إلا ويصلح أن يتكون فيه كل ما يتكون في أيام السنة من أولها إلى آخرها. لأن فيه نهاية كل يوم من أيام السنة، ففيه حكم ذلك اليوم ولا بد.

لكنه يخفى من أجل أنه ما فيه منه إلا نهاية خاصة. فاليوم طوله ثلاث مائة وستون درجة، لأنه يظهر فيه الفلك كله، وتعمّه الحركة، وهذا هو اليوم الجسماني، وفيه يوم روحاني. فيه تأخذ العقول معارفها، والبصائر مشاهدتها، والأرواح أسرارها، كما تأخذ الأجسام، في هذا

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة (ق)، الآية رقم (٣٨).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة (ق)، الآية رقم (٢٩).

اليوم الجسماني، أغذيتها وزيادتها، ونموّها وصحّتها، وسقمها، وحياتها، وموتها.

فالأيام من جهة أحكامها الظاهرة في العالم المنبعثة من القوة الفعّالة للنفس الكلية سبعة: (الأحد، والاثنين، والثلاثاء، والأربعاء، والخميس، والجمعة، والسبت).

ولهذه الأيام أيام روحانية يعرفها العارفون. لها أحكام في الروح والعقول، تنبعث من القوة العلامة للحق الذي قامت به السموات والأرض، وهو الكلمة الإلهية.

وعلى هذه الأيّام السبعة يكون الكلام في هذا الكتاب. فإنها هي التي تدور، ويدور الحكم بدورانها. ولما كانت هذه الأيام سبعة من جهة الحكم الظاهر فيها، لم يتمكن لنا إلاّ أن نثبتها كيف هي.

ما هي على ما تشهده، لأن المشهود إنما هو يوم واحد نهار وليل. وكونها سبعة تدور ليس بمشهود، ولهذا جعلناها على ترتيب الحكم، وهو أثبت في العلم.

فنقول: قال اللَّه تعالى: ﴿ يُكَوِّرُ الْيَـلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَـارَ عَلَى الْيَـلِ ﴾ (١) فهذا هو المشهود من الأيام المحسوسة، ثم أبان الحق من طريق الحكم على حقيقتين بعدها.

فقال في الواحدة: ﴿وَءَايَــُ لَهُمُ اَلَيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ اَلنَّهَارَ﴾ (٢). فهذا قد أنبأ أن اللّيل أصل والنهار كان غيباً فيه، ثم سلخ كاندراج النور في الظلمة.

وليس معنى السلخ معنى التكوير. فقد عدل في هذه المرتبة عن اليوم المشهود عند العامة، فيتعين علينا أن نبيّن ليل كل نهار من غيره، حين ينسب كل ثوب إلى لابسه، فيرد كل فرع إلى أصله ونلحق كل ابن بأبيه، فإنه: (ملعون من انتسب إلى غير أبيه)(٢).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الزمر، الآية رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة يس، الآية رقم (٣٧).

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الحج، الآية رقم (٦١).

 <sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الرعد، الآية رقم (٣).

<sup>(</sup>٦) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (١٨٩).

ولهذا كان كل واحد مولِجٌ مولَجٌ فيه. فكل واحد منهما لصاحبه أهل وبعل. فكل ما تولّد في النهار فأثّه النهار، وأبوه الليل، وكلّ ما تولّد في الليل فأثّه الليل وأبوه النهار.

فليس إذن حكم الإيلاج حكم السلخ، إنما هو في وقت أن يرجع النهار من كونه مولجاً ومولَجاً فيه. والليل كذلك إلا أنه ذكر السلخ الواحد، ولم يذكر السلخ الآخر. من أجل الظاهر والباطن، والغيب والشهادة، والروح والجسم، والحرف والمعنى، وشبه ذلك. فالإيلاج روح كُلُه، والتكوير جسم هذا الروح الإيلاجي. ولهذا كؤر الليل والنهار في الإيلاج، كما كؤرها في التكوير. هذا في عالم الجسم، وهذا في عالم الأرواح.

فتكوير النهار لإيلاج الليل، وتكوير الليل لإيلاج النهار، وجاء السلخ واحداً للظاهر لأربابه، ولم يذكر السلخ الآخر لأنه معلوم فيه. ولولا ذلك التكوير ما كرّره وما احتاج الناظر إلى تكرار الإيلاج. لأنه لو لم يكن تكرر كل واحد منهما لتكرار كل واحد من الآخرين، لكان في الوجود روح بلا جسم، أو جسم بلا روح. وهذا لا يوجد أصلاً، فلا بدّ من تكرارهما.

# إفصاح

فأقول: قال الله تعالى في اليوم المشهود في العامة، المعروف عند الكافة: ﴿ يُكَوِّرُ الْيَـلَ عَلَى اللهار على الليل، عَلَى النَّيْلُ (١) فكان حساب العجم تقديم النهار على الليل، وزمانهم شمسي، فآيات بني إسرائيل ظاهرة. وكانت فيهم العجائب.

وقال في وبلعام بن باعوراء (٢): ﴿ وَالتَيْنَاهُ ءَايَئِنَا فَالْسَلَخَ مِنْهَا ﴾ (٢). فدل على أنها كانت عليه في الظاهر كالثوب. فإنه أعطى الحروف فكان يفعل بالخاصية لا بالصدق. فليلة السبت عندهم هي الليلة التي يكون في صبيحتها يوم الأحد، وكذا باقي أيام الجمعة، وكان حساب عامة العرب بتقديم الليل على النهار، وزمانهم قمري فآياتهم ممحوة من ظواهرهم مصروفة إلى بواطنهم، واختصوا من بين سائر الأمم بالتجليات. وقيل فيهم: (كتب في قلوبهم، في مقابلة قوله: ﴿ فَالْسَلَحَ مِنْهَا ﴾.

فنحن على ما عندنا جادون، فالصدق لنا.

ولمّا كان في الخضر قوة غريبة للحوقه بنا، لهذا ما عثر صاحبه على السُّرّ، الذي منه حكم بما حكم. فليلة السبت عندنا هي الليلة التي يكون في صبيحتها السبت.

وعامتنا أعني الدول العربية أقرب إلى العلم من العجم فإنهم يعضدهم السلخ في هذا

 <sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الزمر، الآية رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) (بلعام بن باعوراء). ويقال ابن أبر ويقال ابن باعر بن شتوم بن قرشيم بن ماب بن لوط بن جران بن أزم. كان يسكن قرية من قرى البلقاء، وهو الذي كان يعرف اسم الله الأعظم فانسلخ من دينه، له ذكر في القرآن (راجع سورة الأعراف، الآيات ١٧٥ \_ ١٧٧). تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ١٠، ص

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (١٧٥).

النظر، الذي عوّلوا عليه غير أنهم لم يعرفوا الحكم فنسبوا الليلة إلى غير يومها، كما فعل أيضاً أصحاب الشمس. وذلك لأنهم لا يعرفون سوى أيام التكوير.

وأيام السلخ يعرفها العارفون. وأيام الإيلاج يعلمها العلماء الحكماء. وارثو الأنبياء (صلوات الله عليهم أجمعين).

# تتميم

قال اللَّه تعالى: ﴿وَءَايَــُ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ﴾(١).

اعلم أنه لمّا كانت الأيام شيئاً كان لها ظاهر وباطن، وغيب وشهادة، وروح وجسم، وملك وملكوت، ولطيف وكثيف. فكان لليوم نهار وليل في مقابلة ظاهر وباطن. وهي سبعة أيام فلكل يوم نهار وليل من جنسه، وأن النهار هو ظل ذلك الليل وعلى صورته في الحكم، ولكن بالحقيقة.

فإن كل يوم مولج في أيام الأسبوع، كما قلنا إن الأيام الستة مولجة في اليوم الواحد فقد قال تعالى: ﴿ يُولِجُ ٱلنَّهَ اللَّهِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَ اللَّهِ وَالْمَا جعلنا النهار ظِلاً لليل لأن الليل هو هذا، وهذا في هذا. على ما سنذكره، إن شاء الله. وإنما جعلنا النهار ظِلاً لليل لأن الليل هو الأصل، وكذلك الجسم هو الأصل، فإنه بعد التسوية انسلخ منه النهار عند النفخ فكان مدرجاً فيه من أجل الحجاب، فلمّا أحس بالنفخة الإلهية سارع إليها فظهر، فكان مسلوحاً منه. وقد تكلّمنا في كتاب (الجلالة) على شرف البصر الحسّي على العقلي. وتضيق هذه الأوراق عن تبيين معنى تولّد الروح، وقد ذكرنا هذا في (كتاب النشأة) (1)، وبيّنا فيه أن الروح تولد كما يولد الجسم ورتّبناهُ ترتيباً عجيباً فلينظر هناك.

ولمَّا قال اللَّه تعالى: ﴿وَءَايَـٰةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ﴾(٥) لم يبيِّن أيّ نهار سلخ من

المحقق

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة يس، الآية رقم (٣٧).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحج، الآية رقم (٦١).

<sup>(</sup>٣) كتاب هام من رسائل ابن عربي وقد طبع مرة أو مرتين بدون تحقيق ونحن نعده إن شاء الله ليطبع محققاً في المجلد السادس القادم إذا شاء المولى عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>٤) أيضاً من الرسائل الهامة التي ستضاف إلى قائمة المطبوعات من الرسائل القادمة.

ه) القرآن الكريم، سورة يس، الآية رقم (٣٧).

أيّة ليلة، ولم يقل ليلة كذا سلخ منه نهار كذا، لكن أرسلها مجملة ليُفصّلها من ألهمه الله العلم بذلك من عباده إنه منعم كريم، وهذا هو فصل الخطاب.

والحكمة فصل الفصل. فكلامُنا في السلخ من باب فصل الخطاب. وكلامُنا في الإيلاج من باب الحكمة، التي هي فصل الفصل.

فأقول على مفهوم من اللسّان العربي بالحساب القمري من تقديم الليل على النهار:

إنّ ليلة الأحد سلخ الله منها نهار الأربعاء. فالشأن الذي هو فيه في ليلة الأحد هو فيه في نهار الأربعاء. وسلخ من ليلة الاثنين نهار الخميس، والشأن كالشأن. وسلخ من ليلة الثلاثاء نهار الجمعة، والشأن هو الشأن، وسلخ من ليلة الأربعاء نهار السبت وشأن هذا شأن هذا. وسلخ من ليلة الخميس نهار الأحد، والشأن الشأن. وسلخ من ليلة الجمعة نهار الاثنين، والشأن الشأن. وسلخ من ليلة السبت يفعله في نهار الشلاثاء، والشأن الذي يفعله في ليلة السبت يفعله في نهار الثلاثاء، والشأن الذي يفعله في اللة السبت يفعله في نهار الثلاثاء، وفرغ الأسبوع فجعل سبحانه بين كل ليلة ونهارها المسلوخ منها ثلاث ليال، وثلاثة نهارات فكانت ستة. وهي نشأتك يا أخي ذات الجهات الست. فالليالي منها للتحت والشمال والخلف، والنهار منها للفوق واليمين والأمام، فلا يكون الإنسان نهاراً ونوراً تشرق شمسه، وتشرق به أرضه حتى ينسلخ من ليلة شهوته، ولا يقبل على من لا يقبل الجهات، حتى يتنزّه عن جهات هيكله. كما بعد هذا النهار من ليله بثلاث ليالي وثلاثة نهارات.

وحينتاني أشرق، وظهر، وحكم، وشاهد، وشوهد. فمن أراد أن يتحقق فلينظر فيما ذكرناه، ونتهنا عليه نظر منصف، وإنما يشاهد النسبة من جهة الاشتراك بينهما في الشأن. والله قد ربط الفعل هكذا. والحكم لأول ساعة من الليل، ولأول ساعة من النهار. فنسب الليلة لوكيل الساعة الأولى منها، الذي وكله الله بها، وهو زوجها، وكذلك النهار. فلهذا نسبناه هذه النسبة.

### تكملة

ولمّا استوفينا البيان في آية السلخ. فلنذكر الإيلاج. قال اللّه تعالى: ﴿يُولِجُ ٱلنَّهِ لَيْ فِي النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللِّلِي الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللللِّلْمُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّةُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّللِّهُ اللللللِّهُ الللللللللِّهُ الللللللللللِّلللللللللللللللللللللللل

واليوم عندنا أربع وعشرون ساعة. وإذا كان اليوم قد أخبر الله تعالى أنه فيه: وفي شأن،، ولم يقل في شؤون، علمنا أن ساعاته تحت حكم واحد، وتحت نظر وإلى حاكم واحد. قد ولاه الله وتولاه، وخصّه بتلك الحركة، وجعله أميراً.

فيومُنا الصحيح إنما هو ما تكون ساعاته كلها سواء. فإن اختلفت، فليس بيوم واحد. وطلبنا هذا من جهة الحكم في يوم السلخ، فلم نجده إلاّ قليلاً.

وأمّا يوم التكوير فبعيد من ذلك. فنظرنا يوم الإيلاج فوجدنا مطلوبنا فيه مستوفى، وأرسله الحق مطلقاً. ولم يقل يولج الليل الذي صبيحته الأحد في الأحد، ولا النهار الذي مساؤه ليلة الاثنين أولجه في ليلة الاثنين، فلا يلزم أن ليلة الأحد هي ليلة الكور، ولا ليلة السلخ، وإنما يطلب وحدانية اليوم من أجل أحدية الشأن. ولنقدم الليل، ونبني على ساعته الأولى وننظر حاكمها الذي ولاه الله عليها، ما لها من ساعات تلك الليلة ونهارها إلى آخر الأسبوع. فإنا سنجد له أربعاً وعشرين ساعة فنجعلها يوماً كاملاً، وهو يوم الشأن، ثم نعدل إلى الليلة الأخرى حتى نكمل سبعة أيام مميزة بعضها من بعض مولجة بعضها في بعض. نهارها في ليلها، وليلها في نهارها. بحكمة التوالد والتناسل، وذلك لسريان الحكم الواحد في الأيام ونمشيها على الساعات للتقريب، كما مشينا ما تقدم على درجات السنة ومن شاء أن يعلو إن عرف فليقل.

فأقول: على الأيام المعروفة عند العامة، وهي أيام التكوير ونبتدىء بيوم الأحد تبرُكاً بالاسم، فإنه من صفات الحق، وله الأولية، وله القلب. فقد جمع الشرف من وجوه لا توجد

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الحج، الآية رقم (٦١).

في غيره، ونبدأ بليله قبل نهاره، لأنّي عربي بدري، وعلى ذلك الحساب عينه يكون العجمي.

فاعلم: أن ليلة الأحد الإيلاجي مركبة من:

الساعة الأولى من ليلة الخميس، والثامنة منها.

والثالثة من يوم الخميس والعاشرة منها.

والخامسة من ليلة الجمعة والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الجمعة.

والثانية من ليلة السبت والتاسعة منها.

والرابعة من يوم السبت، والحادية عشرة منها.

والسادسة من ليلة الأحد.

فهذه ساعات ليلهُ.

وأمّا ساعات نهاره من أيّام التكوير كما قلنا: فالساعة الأولى من يوم الأحد، من أيام التكوير، والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الاثنين والعاشرة منه.

والخامسة من يوم الاثنين والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الثلاثاء والثانية من يوم الثلاثاء والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الأربعاء والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم الأربعاء.

فهذا يوم الأحد الإيلاجي الشأني قد كمل بأربع وعشرين ساعة كلها كنفس واحدة، لأنها من معدن واحد، فلا ينبعث فيه إلا معنى واحد. وتتنوّع في الموجودات بحسب المتعدادات، التكثر الأشخاص، وتتنوّع بحسب الاستعدادات.

فإن في هذا اليوم يوحي الله إلى النفس الواحدة الكليّة أن تحرّك ركن النار لتسخين العالم، ثم يأمر سبحانه روحانية الفلك الرابع بمساعدتها، فيتحرك الأثر فيسخن العالم. فمن كان قابلاً للسخانة سخن، وكذلك أمر روحانية الفلك السابع بالمساعدة فساعدتها بنصف قوته، وساعدتها روحانية الفلك الخامس بقوتها، وساعدتها روحانية

الفلك السادس بنصف قوتها، وساعدتها روحانية الفلك الثاني بربع قوتها، ولم تكن لروحانية الفلك الأول والفلك الثالث هنا مساعدة.

وعن شأن هذا اليوم سرت الأرواح في الروحانيات والحركات في المتحركات، فهذا من شأن هذا اليوم الذي هو فيه.

وأمّا ليلة الاثنين الإيلاجي الشأني فمركبة من:

الساعة الأولى من ليلة الجمعة، والثامنة منها.

والثالثة من يوم الجمعة والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة السبت والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم السبت.

والثانية من ليلة الأحد والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الأحد، والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة السبت.

فهذه ساعات ليلته من أيام التكوير.

وأمّا ساعات نهاره فمركبة من:

الساعة الأولى من يوم الاثنين والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الثلاثاء والعاشرة منها.

والخامسة من يوم الثلاثاء والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الأربعاء.

والثانية من يوم الأربعاء والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الخميس والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم الخميس.

فهذه أربع وعشرون ساعة أبرزتها من أيام التكوير لظهور يوم الاثنين الإيلاجي فظهر والحمد لله.

والشأن فيه واحد، وهو أن الله سبحانه وتعالى أوحى إلى النفس الواحدة أن تمد المولودات بركن العصارات، وأمر لروحانية الأفلاك أن تساعدها. منهم من هو تحت شأن هذا اليوم بوجوهه كلها أو بوجه ما، فساعدها الأول والثالث بكليته، وساعدها الثاني بربعه، في هبوطه وبربعه الثاني في سيره لهبوطه. وساعدها السادس بنصف قوته في هبوطه، وكذلك السابع. ولم يساعدها الرابع والخامس.

ومن شأن هذا اليوم ينمو كل جسم ويزيد، ومن شأن هذا اليوم هبوب الرياح الممطرات، ولا تقوى فيه الحركات.

وأما ليلة يوم الثلاثاء الإيلاجي الشأني. فمركبة من:

الساعة الأولى من ليلة السبت، والثامنة منها.

والثالثة من يوم السبت والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة الأحد والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الأحد.

والثانية من ليلة الاثنين والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الاثنين والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة الثلاثاء.

فهذه ساعات ليلته من أيام التكوير.

وأمّا ساعات نهاره فمركّبة من:

الساعة الأولى من يوم الثلاثاء، والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الأربعاء، والعاشرة منها.

والخامسة من يوم الأربعاء، والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الخميس والثانية من يوم الخميس، والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الجمعة، والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم الأحد.

فهذا يوم الثلاثاء قد أنشأه الله من ساعاته، التي كان الولوج مددها في الأيام السبعة. أيام التكوير. فمن حافظ عليها عرف الشأن الذي لله فيها، الذي أوحى الله به للنفس الواحدة فأرسلت قوتها الفعّالة فظهر بلطيف الأهوية السخيفات وساعدتها من الأرواح الفلكية عن أمر الحق، والحد الإلهي المشروع لهم في حقائقهم ما بينها وبين ذلك ومناسبه إمّا من جميع الوجوه أو من وجهين.

فأتا الأول والثالث فلا مساعدة لهما هنا. وأمّا السابع فساعدها بنصف قوته في أوجه، وكذلك السادس. وساعدها الرابع بقواه كلها، وساعدها بربع قوته من أؤجه، وبربعها في صعوده.

ومن أحكام شأن هذا اليوم الحُميّات، وانتشار الغضب، والفتن، وأشياء من هذا الفن. هذا شأنها. والغرض الاختصار.

فإنا قد استوفينا هذه الشؤون في كتاب والجداول والدوائر، مضروب الأشكال.

وأمّا ليلة الأربعاء الإيلاجي فمركّبة من:

الساعة الأولى من ليلة الأحد، والثامنة منها.

والثالثة من يوم الأحد، والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة الاثنين والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الاثنين والثانية من ليلة الثلاثاء والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الثلاثاء والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة الأربعاء.

فهذه ساعات ليله.

وأمّا ساعات نهاره فمُركّبة من:

الساعة الأولى من يوم الأربعاء، من أيام التكوير والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الخميس والعاشرة منها.

والخامسة من يوم الخميس والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الجمعة والثانية من يوم الجمعة والتاسعة منها.

والرابعة من ليلة السبت والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم السبت.

فهذا يوم الأربعاء، قد استوفينا ساعاته من أيام التكوير.

ثم الشأن الكُلّي الذي فيه تمزيج البخار الرطب بالبخار اليابس أَمَر اللَّه تعالى النفس بهذا التمزيج، وأمر لروحانيات الأفلاك أن تساعدها بما فيها من القوة المناسبة لروحانية هذا. فما بقيت روحانية في فلك إلاّ ساعدت. ويبتني على هذا علم كثير.

وأمًا ليلةُ الخميس الإيلاجي الشأني فمركّبة من:

الساعة الأولى من ليلة الاثنين والثامنة منها.

والثالثة من يوم الاثنين والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة الثلاثاء، والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الثلاثاء.

والثانية من ليلة الأربعاء، والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الأربعاء، والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة الخميس.

وأمّا نهارُهُ فمركّبة ساعاته من:

الساعة الأولى من يوم الخميس من أيام التكوير، والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الجمعة، والعاشرة منها.

والخامسة من يوم الجمعة، والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة السبت، والثانية من يوم السبت والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الأحد، والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم الأحد.

فهذا يوم الخميس قد تشمنا نشأته من ساعات أيّام التكوير.

والشأن الإلهي فيه السيلان والتحليل. أمر الله تعالى روحانيات الأفلاك بمساعدة النفس

في هذا الشأن. فساعدها الفلك الأول بنصف قوته، وكذلك جميع روحانيات الأفلاك ساعدوها بنصف قواهم إلاّ الفلك السابع، وأما السادس فساعد بقوته كلها.

وإذا تقرّب العشّاق الذي حنّوا في هواهم إلى هيكل هذا اليوم بما يليق به من الدعوات والصدقات، ويلجأون فيه إلى الله، فالشأن برّه. وتحليل ما يعقد من أمره. وقد ذكرنا هذا في دكتاب الهياكل، (١). وثم تكلمنا في شأن هذه الأيام على الاستيفاء، وهو كتاب شريف.

وأمّا ليلة الجمعة فمركّبة من:

الساعة الأولى من ليلة الثلاثاء، والثامنة منها.

والثالثة من يوم الثلاثاء، والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة الأربعاء، والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الأربعاء.

والثانية من ليلة الخميس، والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الخميس، والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة الجمعة.

وأمّا ساعات نهاره فمؤلفة من:

الساعة الأولى من يوم الجمعة، والثامنة منه.

والثالثة من ليلة السبت، والعاشرة منها.

والخامسة من يوم السبت، والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الأحد، والثانية من يوم الأحد، والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الاثنين، والحادية عشرة منها.

والسادسة من يوم الاثنين.

فبهذا قد كمل يوم الجمعة.

<sup>(</sup>١) كتاب (الهياكل) لا يزال مخطوطاً لم يطبع بعد وسنعدّه للنشر ضمن هذه السلسلة من الرسائل إن شاء الله.

والشأن في هذا اليوم تقطير ما رطب من ركن البخار بمساعدة روحانية الفلك الثالث والأول للنفس الكلية عن القول الإلهي بقوتيهما وساعدها الثاني بنصف قوته في هبوطه، وكذلك السادس والسابع.

وقصدنا الشأن الواحد الأصلي في كل يوم وعنه تكون الشؤون. لكن بالقول الإلهي، وتوجّه الإرادة، لا بمباشرة ولا معالجة، ولا محاولة، بل كما أخبر عن نفسه: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِمُؤْتَهُ إِنَّمَا وَلَامَا مُؤْلُنَا لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١).

فالقول يتوجّه، والمراد يتكوّن. فسبحان العليم القدير.

وأمَّا ليلة السبت، وهي آخر أيام الأسبوع فمركَّبة ساعاتها من:

الساعة الأولى من ليلة الأربعاء، والثامنة منها.

والثالثة من يوم الأربعاء، والعاشرة منه.

والخامسة من ليلة الخميس، والثانية عشرة منها.

والسابعة من يوم الخميس.

والثانية من ليلة الجمعة والتاسعة منها.

والرابعة من يوم الجمعة، والحادية عشرة منه.

والسادسة من ليلة السبت.

وأما نهاره فمؤلفة ساعاته من:

الساعة الأولى من يوم السبت من أيام التكوير، والثامنة منه.

والثالثة من ليلة الأحد، والعاشرة منها.

والخامسة من يوم الأحد، والثانية عشرة منه.

والسابعة من ليلة الاثنين.

والثانية من يوم الاثنين، والتاسعة منه.

والرابعة من ليلة الثلاثاء، والحادية عشرة منها.

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النحل، الآية رقم (٤٠).

والسادسة من يوم الثلاثاء.

فهذا يوم السبت الإيلاجي قد كملت بنيته.

والشأن الإلهي حفظ بقاء صور العالم، وإمساكها وتكوينها بمساعدة قوة روحانية الفلك السادس. السابع للنفس المأمورة بذلك، والموكّلة به. ونصف قوى روحانيات الأفلاك إلاّ الفلك السادس.

وقد انتهت المقالة في تعيين آية الشأن وفي الشأن الجامع للشؤون.

## والحمد لله

### لاحقة

لا زال الخالق، سبحانه، في شأن. فلا تزال هذه الأيام دائمة أبداً. ولا يزال الأثر والفعل والانفعال في الدنيا والآخرة، وقد أثبت الحق تعالى دوام هذه الأيام، فقال: ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ اَلسَّمَوْتُ وَاللَّارِينَ وَللَّا وَخلودهم لا يزال، هؤلاء في الجنة، وهؤلاء في النار. والسموات والأرض لا تزال، والأيام دائمة لا تزال. فمن مقعر تلك الكواكب الثابتة إلى المركز نازلاً لا تزال الأيام دائرة فيها أبداً بالتكوين. ﴿ كُلُما نَضِعَتَ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ (٢).

فالكون والفساد فيها دائم مستمر، والتسعة عشر عليها طالعة، وغاربة ومقعر هذا الفلك هو سقف النار، نعوذ بالله منه، وسطح هذا الفلك هو أرض الجنة، والعرش سقفها، وهو روح هذه الأيام، كما قد ذكرنا في أول الجزء أن لها أرواحاً. فتكون في الجنة أيام بحركة هذا الفلك بعينه، وهي الأيام المعلومة الدنياوية، المشهودة بالشمس فهو في الجنان بعلامات مقدّرة يعرف بها الأوقات، ويعرف بها نتاج أعمال الكائنات في أوقات أيام الدنيا. فلوكم ولم ينها بكرة وعرف بها نتاج أعمال الكائنات في أوقات أيام الدنيا.

والكون لا يزال في الجنة محسوساً مشاهداً، لأنها محسوسة والاستحالات فيها من لذة الى لذة، ومن نعيم إلى نعيم متجدد ﴿وَأَتُوا بِدِ مُتَشَيِها ﴾ والتغيير فيها من صورة إلى صورة، من حسن إلى أحسن، ومن جمال إلى أجمل، ومن كمال إلى أكمل، وذلك لما أودع الله من الأسرار في هذه الحركة الفلكية. ورتب فيها من الحكم والآيات والأخبار، يقصد ما ذهبنا إليه، مثل قوله تعالى: ﴿كُوا وَاشْرَبُوا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة هود، الآية رقم (١٠٧).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة النساء، الآية رقم (٥٦).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة مريم، الآية رقم (٦٢).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٢٥).

<sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية رقم (٦٠).

ومن أكل شيئاً فقد أزال نظم ذلك، وأحاله عن صورته إلى صورة أخرى، وهذا هو المعبّر عنه بالفساد في الاصطلاح.

وأمّا نحن فنفرٌ من هذه اللفظة، ومن لفظة التغيير إلى التحويل، وإلى التحليل والتركيب. فما استحال عينه كان تحويلاً، وما تغيّر وصفه كان تحليلاً أو تركيباً. وقد يتجوز في التحويل إلى بقاء العين وتغيير الوصف. ومما يعضدنا من الأخبار الصحيحة عن الرسول عليه (إن ما يأكلونه أهل الجنة لا يتغوطونه ولا يبولونه، ولكن هو عرق يخرج من أعراضهم أفوح من المسك)(١).

وأين التفاحة ولحم الطير من العرق، فهذا تغيير وتكوين في الجنة. فإن العرق تكون. ولحم الطير بالأكل تغير واستحال، وكذلك التنوّع في الصور، التي يدخل فيها في سوق الجنة مثل تنوّع الأحوال علينا اليوم في بواطننا.

ولا بدّ عند المحققين للعالم من هذا التحويل للمقام الإلهي الذي يعطيه منها قوله: ﴿كُلُّ يَوْمٍ هُو فِي شَأْنِ ﴾ (٢). فهذا تحوّل من صورة إلى صورة، ومن أمر إلى أمر. وكما قال النبي الله إذا تعوّذت طائفة من الله عندما يتجلّى لها في غير الصورة التي تعرفه فيها أنه يتحوّل لهم في الصورة التي يعرفون. فالتحوّل سارٍ في العالم لا بدّ منه. وتجسّد الروحانيات النارية والنورية غير منكور عندنا فالتنوعات والتبدّلات ينبغي للعاقل أن لا ينكرها، وأهل الشأن الذي هو الله فيه في كل يوم إلا في مثل هذا.

فإن لله في حق كل موجود في العالم شأناً فانظر في هذا التوسّع الإلهي ما أعظمه. فقد تبيّن أن الأيام لا تزال أبداً، والشأن لا يزال أبداً. فإن الفعل لا يزال أبداً. فلا بدّ أن يكون الانفعال لا يزال وفي قوله: ﴿ سَنَفَرُغُ لَكُمُ آَيَّهُ النَّفَلَانِ ﴿ الله الله الفعل. ويكفي هذا القدر في الأيام فإن فيه غنية وأمّا يوم المثل الذي هو من سبعة آلاف سنة، ويوم الرّب الذي هو من ألف سنة، ويوم معارج الهو، الذي هو من ثمانية

<sup>(</sup>۱) حديث: (إن ما يأكلونه أهل الجنة...)، رواه مسلم في الجنة، (۱۹،۱۸)، ورواه الدارمي في الرقاق، ۱۰۲، ورواه أحمد بن حنبل، ۳۱۲/۳، ۳۶۹، ۳۵٤، ۳۲٤، ۳۸۲.

انظر: المعجم المفهرس، ٢٤،٢٣/٥.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية رقم (٢٩).

٣) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية رقم (٣١).

#### رسائل ابن عربی

وعشرين يوماً. ويوم «الشمس» الذي هو ثلاثمائة وستين يوماً سنة كاملة. ويوم «زحل» على التقريب، الذي هو من ثلاثين سنة. وكذلك سائر السيارة من السبعة.

ويوم «الحمل» الذي هو من اثني عشر ألف سنة. وكذلك سائر أيام البروج، الذي هو عمر الدهر. ويوم «السنبلة»، ونحن على آخر اليوم. وأول «الميزان»، وهو من ستة آلاف سنة. فمذكور هذا كله في الفتوحات المكية فليُنظر هناك، فإن هذه العجالة لا تحتملها لضيق الوقت.

والله ينفعنا بالعلم ويؤيننا بالعين والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيننا محمد وعلى آله وصحبه وسلم



# بسبالة الزالج

الحمد للّه الذي قَدّر وقضى، وحكم فأمضى، ورضي وأرضى، وتقدَّس عظمة وجلالاً؛ أن يكون عوضاً لما تنزَّه، أو يكون جوهراً أو عرضاً.

وطهر قلوب من اختار من عباده فلم يجعل بها من علل الشكوك والشُّبَهِ مَرَضاً، ولا نصبهم لسهام المجادلة والمخاصمة غرضاً.

أضاء لهم بذات الإضاحسام الهدى المنتضى، فضاق بهم الفضا، فمنهم من لبس ونضا، ومنهم الجعافير والإضا، فمن لبس ثوبه جعل ما منحه قَرْضَا، ومن نضا ثوبه قلب عين سنته فَرْضَا، فعرضهم لمباهاة الملا الأعلى عَرْضا، وحكّمهم في العالم العلوي والسُّفْلي فأورثهم سماءً وأرْضا، فهم يقطعونها بقدم القدم طولاً وعرْضا، ويتحكمون في قواعدهم إبراماً ونقضا.

والصلاة على من قيل له: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَىٓ ﴾ ( ). فتميز بهذا المقام عمَّن قال: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِيَرْضَىٰ﴾ ( ) . صلاة دائمة بلسان القدم، فلا يجوز عليها انقضا، وعلى آله وأصحابه المخصوصين بالرُّضا، وعلى إخوانه المصدِّقين به من المقام العليِّ المرتضى.

أمًّا بعد

فإن الحقيقة الإلهية تتَعَالى أن تُشْهَدَ بالعين التي ينبغي لها أن تَشهد، وللكون أثرٌ في عَيْن المشاهد، فإذا فني ما لم يكن وهو فان، ويبقى من لم يزل وهو باقي، حينئذ تطلع شمس البرهان لإدراك العيان، فيقع التنزّه المطلق المحقق في الجمال المطلق.

وذلك عين الجمع والوجود، ومقام السكون والجمود، فترى العدد واحداً، لكن له سَيْرٌ في المراتب، فيظهر بسيره أعيان الأعداد. ومن هذا المقام زلّ القائل بالاتحاد. فإنه رأى مشي

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة الضحى، الآية رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة طه، الآية رقم (٨٤).

#### رسائل ابن عربي

الواحد المراتب الوهمية فتختلف عليه الأسماء باختلاف المراتب. فلم يرَ العدد سوى الأحد فقال بالاتحاد. فإذا ظهر باسمه لم يظهر بذاته، فيما عدا مرتبته الخاصة، وهي الوحدانية. ومهما ظهر في غيرها من المراتب بذاته لم يظهر اسمه.

وسُمّى في تلك المرتبة بما تعطيه حقيقة تلك المرتبة، فباسمه يفني، وبذاته يبقي.

فإذا قلت: الواحد. فني ما سواه بحقيقة هذا الاسم.

وإذا قلت: اثنان. ظهر عينها بوجود ذات الواحد في هذه المرتبة لا باسمه. وإن اسمه يناقض وجود هذه المرتبة، لا ذاته.

وهذا الفن من الكشف والعلم يجب ستره على أكثر الخلق لما فيه من العلوّ. فغوره بعيد، والتلف فيه قريب، فإن من لا معرفة له بالحقائق، ولا بامتداد الرقائق ويقف على هذا المشهد من لسان صاحبه المتحقق به، وهو لم يذقه ربما قال:

أنــــــــــا مـــــــــــن أهـــــــــــوى ومـــــــن أهـــــــــوى أنــــــــا<sup>(١)</sup> فلهذا نَشتُرهُ، ونَكُتُمُهُ.

وقد كان «الحسن البصري» (٢) رحمه الله، إذا أراد أن يتكلّم في مثل هذه الأسرار، التي لا ينبغي، لمن ليس من طريقها، أن يقف عليها. دعا به «فرقد السبخي» (٢) و«مالك بن دينار» (٤)

<sup>(</sup>١) هذا البيت للحلاج انظرهٔ في ديوانه.

 <sup>(</sup>۲) (الحسن البصري): الإمام المعروف ربيب بيت النبوة، حليف الخوف والحزن، أليف الهم والشجن، عديم النوم والوسن، نبذ فضول الدنيا وطمع فيما عند الله. فقال بعض الأولياء ليلة موته كأن منادياً ينادي: ألا إن الحسن البصري قدّم على الله وهو عنه راض، توفي سنة ١٠٨هـ.

انظر ترجمته في المناوي: الكواكب الدرية، ١٨١/١، ابن حجر: تهذيب التهذيب، ٢٦٣/٢. ابن قتيبة: المعارف، ٤٤٠. ابن العماد: شذرات الذهب، ١٣٦/١. أبو نعيم: حلية الأولياء، ١٣١/٢.

 <sup>(</sup>الموقد السبخي) المعرض عن الفاني، الوفي، المقبل على الآتي البهي. من كلامه: ويل لذي البطن من بطنه إن أضاعه ضعف وإن أشبعه ثقل. وستي بالسبخي نسبة إلى (سبخة) بالبصرة أو الكوفة. توفي رحمه الله سنة ١٣١هـ.

انظر ترجمته في المناوي: الكواكب الدرية، ٢٦٦/١. الشعراني: الطبقات، ٥٧/١. ابن العماد: شذرات الذهب ١٨١/١. ابن حجر: تهذيب التهذيب، ٢٦٢/٨.

 <sup>(</sup>٤) (مالك بن دينار) أبو يحيى مالك بن دينار الناجي التابعي، من البصرة، كان يكسب قوت يومه من نسخ
 وكتابة القرآن الكريم. توفي رحمه الله سنة ١٢٧هـ.

ومن حضر من أهل هذا الذوق، وأغلق بابه دون الناس، وقعد يتحدث معهم في مثل هذا الفن. فلولا وجوب كتمه ما فعل هذا.

وكذا أبو هريرة<sup>(١)</sup> رَبِيُنِهُمْ فيما ذكره البخاري في صحيحه: (حملت عن النبي ﷺ جرابين. فأمّا الواحد فبتَثْتُهُ فيكم. وأمّا الآخر فلو بثثّتُهُ لقُطع مِنّى هذا البلعوم).

وقال ابن عباس<sup>(۲)</sup> ﴿ فَيْهُمُا فِي قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَنَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَنَنَزَّلُ ٱلْأَثَرُ بَيْنَهُنَّ﴾ لو ذكرت تفسيره لرجمتموني، ولقلتم إنّي كافر.

وعن «علي بن أبي طالب»<sup>(٣)</sup>ﷺ: (ضرب بيده إلى صدره، ويقول: إن ها هنا لعلوماً جمّة لو وَجَدَتْ لها حَمَلَة).

وقال (عليه الصلاة والسلام): (ما فضلكم أبو بكر بكثرة صلاة ولا صيام، ولكن بشيء وقع في صدره)(٤).

ولم يَبِنْ ما ذلك الشيء، فكتمه عليه، وليس كل علم يَلزم به للعالَم تبيينه.

وقال النبي ﷺ: (خاطبوا الناس على قدر عقولهم)(٥٠).

انظر ترجمته في سزكين: تاريخ التراث العربي، ٩٩/٤/١. المناوي: الكواكب الدرية، ٢٧٧/١. ابن
 قتيبة: المعارف، ٤٧٠. أبو نعيم: حلية الأولياء، ٣٥٧/٢.

<sup>(</sup>۱) (أبو هريرة) هو: عبد الرحمن بن صخر الدوسي اليماني كنّاه رسول الله ﷺ بأبي هريرة. من كبار الصحابة الذي رووا عن سيدنا رسول الله ﷺ وبلغت مروياته (٥٣٧٤) حديثاً. حتى قبل عنه: أحفظ من روى الحديث، ﷺ. توفى سنة ٥٨هـ وقيل: سنة ٥٩هـ.

انظر ترجمته في الذهبي: مختصر دول الإسلام، ٤٢/١. ابن قنفذ القسنطيني: كتاب الوفيات، ٧١. الغرب: تهذيب الكمال، ٢٠/٢٤. ابن كثير: البداية والنهاية، ١١١/٨/٤. ابن قتيبة: المعارف، ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) (ابن عباس) ستجد له ترجمة داخل هذا المجلد.

 <sup>(</sup>عليّ بن أبي طالب) الخليفة القرشي ابن عم النبي ﷺ، باب مدينة العلم والمواهب، وليّ المتّقين وإمام
 العادلين، معروف وقصته شهيرة ومناقبه أكثر من أن تحصى، قتل سنة ٤٠هـ.

انظر المناوي: الكواكب الدرية، ٦٩/١. ابن حجر: الإصابة، ترجمة رقم (٦٩٠٥). ابن الجوزي: صفة الصفوة، ١١٨/١.

 <sup>(</sup>٤) حديث: (ما فضلكم أبو بكر بكثرة صلاة....)، انظر المحب الطبري: العشرة المبشّرون بالجنة، الجزء
الأول كله.

<sup>(</sup>٥) حديث: (خاطبوا الناس على قدر عقولهم)، انظر ما قاله سيدي أحمد التجاني عن هذا الحديث في كتابه (جواهر المعاني).

فينبغي لمن وقع في يده كتابٌ في علم لا يعرفه، ولا سَلَكَ طريقه لا يبدي فيه ولا يُعيد، ويردّه إلى أهله، ولا يؤمن به، ولا يكفر، ولا يخوض فيه أَلْبَتّة. (رَبُّ حامل فقه ليس بفقيه)(١). ﴿بَلْ كُنْبُوا بِعِلْمِهُ عَلِيمُهُ ﴿٢).

فقد ورد فيهم الذَّم حيث تكلموا فيما لم يسلكوا طريقه. وإنما شُقْنا هذا كله لأن كتب أهل طريقتنا مشحونة بهذه الأسرار ويتسلطون عليها (أهل الأفكار) بأفكارهم، وأهل الظاهر بأول احتمالات الكلام فيقعون فيهم. ولو شئِلوا عن مجرّد اصطلاح القوم الذي تواطؤوا عليه في عباراتهم ما عرفوه، فكيف ينبغى لهم أن يتكلموا فيما لم يحكموا أصله.

وربما قالوا إذا عاينوهم يتكلمون بمواجيدهم مع أصحابهم دين مكتوم، دين مشوم. وما عرفوا جهات الدين. وهؤلاء ما تكتموا بالدين فقط، وإنما تكتموا بنتائجه، وما وهبهم الحق تعالى في طاعته حين أطاعوه، وبما صحَّ عندهم من أحاديث الأحكام، ما اتفق على ضعفه، وتجريح نقلته. وهم أخذوه من الكشف عن قائله صحيحاً، فتعبد به أنفسهم على غير ما تقرّر عند علماء الرسوم فينسبونهم إلى الخروج عن الدين. وما أنصفوا.

فإن للحق وجوهاً يوصّل إليه منها، هذا أحدُها. ورُبَّ حديث قد صحَّحوه، واتفقوا عليه، وليس بصحيح عندهم من طريق الكشف، ويتركون العمل به. مثل ذلك سواء.

فما أحسن من سلَّم، واستسلم، واشتغل بنفسه حتى يفارق موطنه بموطنه، فذلك السعيد الفائز بحقائق الوجود. فالساترون لهذه الأسرار في ألفاظ اصطلحوا عليها غيرة من الأجانب، والقائلون بوجود الآثار بالهمم، لا يزالون مقيمين على مناهجهم حتى يلوح لهم أعلام بأيدي الروحانيات العلى؛ القائمين بالمرتبة الزلفى من مقام الفهوانية فيها كُتُبٌ مرقومة مقدّسة تقوم لهم شواهد على تحقيق ما هم عليه وتعظيم الانتقال عن هذا الوصف إلى وصف آخر انتقالاً ميزها فينتهك ستر الساتر، فيكشف ما ستر، ويفك مُعمّاه، ويحل قفله ويفتح مغالقه، ويتحدّ هم ذلك الآخر بمطالعة الحقيقة الأحدية فلا يرى إلا همّاً واحداً لا غير، عنه تكون الآثار على الحقيقة.

فتارة تكون عنه تحويراً، وتارة تكون عنه عند تكوّن هذه الهمم عنه فهو المتوجّه إليه بكل وجه، وإن لم يعلم. والمطلوب بكل هم، وإن لم يوصل إليه. والمنطوق به في كل لسان وإن لم ينقال. فما أشدها من حيرة، وما أعظمها من حسرة. إذا كُشف الغطاء، واتحد البصر،

<sup>(</sup>۱) حديث: (رب حامل فقه ليس بفقيه)، رواه الطبراني عن ابن عمرور وفيه زيادة. انظر السيوطي: جامع الأحاديث، ٢١٠/٤، حديث رقم (١٢٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة يونس، الآية رقم (٣٩).

وجمع الشمس والقمر، وظهر المؤثر في الأثر، وأدرك بعين البصر وتحول لهم في الصور، ووقع المكر بمن مكر، وربح من آمن وخسر من كفر.

وجاء الخطاب الإلهي باللسان الأقدس، المترجم عنه بعبارة الإخلاص، فمن استخلص عبادته من يد جزاءه، وكان حنيفي المذهب قريب المذهب فقد وفّى بامتثال الأمر، وكان من عالم الأجر. ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَاللّاَرْضِ ﴾ (١). ﴿ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ (١). ﴿ لَهُمْ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ (١). ﴿ لَهُمْ بَيْبَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (١).

فيقول: أنا ربكم. فيتبعونه. فالجزاء عند المحققين مصروف إلى الله، لا يتمكن عندهم طلب منه لضيق الوقت، والشغل به تعالى آكد عليهم. فمن فاته حظّه من الله فذلك الخاسر. والعمل الذي هو سبب له من إقامة فرض أو سُنَّة يطلب ثوابه بحاله فلا تشغل نفسك به. فإن حركة الأبدان لا بدّ لها من نتائجها المحسوسة. فلا تسأل ما تعطيها الحركات بذاتها فيضيع وقتك عليك. كما أن الحق سبحانه وتعالى: ﴿كُلَّ يَوْمِ هُوَ فِي شَأْنِهُ (٤).

فاليوم الزمن الفرد، وشأنه في حقّك فإنه لك يوجد ويكون، لا لنفسه لنزاهته عن الأغراض، أو يعود عليه من خلقه ما لم يكن عليه ولا خلق فمن أجلك يخلق، فكن في مقابلة هذا الأمر، واشتغل به، وكن أنت كل يوم في شأن ربك، كما أن ربّك هو في شأنك، وأنه ما خلقك إلاّ لتعبده وتتحقق به لا لتطلب الشغل بغيره.

وما سواك وسواه رزق لك فإليك يصل: ﴿مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْمِمُونِ ۞ إِنَّ اَللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ﴾ (°).

فإذا قال لك: خذ. فقل: أنت.

وإذا قال لك: ارجع. فقل: منك إليك.

وإذا قال لك: كيف أقول لك خذ فتقول أنت، وأنا لا أتخذ؟

فقل له: وكذلك أنا على الحقيقة لا آخذ. فإن الأخذ فعل، ولا فعل لي. وأنت الآخذ،

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة النور، الآية رقم (٣٥).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (١٩).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية رقم (١٢).

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم، سورة الرحمن، الآية رقم (٢٩).

 <sup>(</sup>٥) القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآيتان رقم (٧٥ و٨٥).

إذ أنت الفاعل، فخذ أنت لي ما أعطيتني ولا تقل لي خذ يا من لا يأخذ فتحجبني بالأخذ عنك ولا أخذ لي فلا أنت لي، ولا أخذ لي. فأحصل في العدم، وهو أشر الشّر، وإلاّ فالإقالة الإقالة من هذا الخطاب المهلك. يا من يدرك ولا يدرك ويملك ولا يملك.

وربما يقام لك في بعض هذه المواطن الدين المستقيم، الحكمي، النبوي، الاختصاصي، الخالصي. والدين غير المستقيم الحكمي، الممزوج الفكري، العقلي، وتميز بينهما، وترى غاية كل طريق منهما الحق سبحانه وتعالى من حيث سعادتك، لا من حيث الشقاوة. فاسلك دين الاختصاص، الخالص، النبوي، فإنه أرفع وأنفع. وإن كان الآخر رفيع المنار، ولكن بوجود هذا الآخر يضمحل رسمه. وإن كان حقاً من وجه، وربما لو كان واضعه في عالم الأحياء حاضر الرجع إلى دين الاختصاص النبوي، ترى الدين الاختصاصي يرجع من وجه، أو بعض وجوهه إلى دين الاختصاص الخالص نسخاً. أليست الشرائع التي كانت عليها الأمم من قبل، كأمّة موسى وعيسى (عليهما السلام) قد نسخ بعض وجوهها شرع سيدنا محمد عليهما السلام) قد نسخ بعض وجوهها شرع سيدنا محمد عليهما والله أن يتبعني)(١).

فأحرى الشرع الحكمي الابتداعي الفكري، وهو أولى بالرفع، وإن كان حقاً كما ذكرناه من وجه ثم لتعلم أن أشقى الأشقياء صاحب كتاب ضل واتبع هواه مع إيمانه بكتابه.

ولكن هنا نكتة أحب بيانها، وإن قليلاً ما يقع التنبيه عليها، وربما غلط فيها قوم من حيث الجواز الإمكاني والوجود، قد ثبت على إحدى طرفي الممكن فلا سبيل إلى انقلابه، وهو أن الحق سبحانه ما تجلّى بشيء قط واحتجب عنه، ولا كتب في قلب إيماناً فمحاه. وكل ما قال: استتر عني بعد التجلّي، فما تجلّى له قط ولكن جلي له.

فقال: هو هو. ولا ثبات للكون على حال. فتغيّر عليه. فقال بالحجاب فكذلك كتبه الإيمان، وإتيان الآيات والبيّتات، إذا أعطيت في القلوب وقامت شواهدها منها. فلا تُزَالُ أبداً.

فإذا أزيل عن شخص مثل هذا فاعلم أنه ما كتب قط في لوح قلبه، ولا كان ردّاً عليها، لكن كانت ردّاً عليه، وأعطى عبارتها ولسانها لأعيانها ووجودها. فمثل هذا العطاء يستردّ ويُزال.

ولذلك قال: ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي مَاتَيْنَهُ مَايِئِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا ﴾ (٢). فقوله: فانسلخ

 <sup>(</sup>الو كان موسى حياً ما وسعه إلا أن يتبعني) انظره في أبجد العلوم ج ١، ص ٢٢٨، مقدمة ابن خلدون، ج ١، ص ٤٣٦، والإصابة ج٢، ص ٢٩٩..

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الأعراف، الآية رقم (١٧٥).

منها، كما يسلخ الرجل عن ثوبه، والحيّة عن جلدها فكانت عليه ردّاً كما ذكرنا. لم يكن عنده سوى النطق. فإذا نطق ظهر مكنون الاسم وأثره بالخاصية، ولا يشترط في الخواص المفردة تطهير، ولا تقديس، ولا حضور، ولا جمعية.

فلا كفر، ولا إيمان إلا بمجرد ما يكون النطق بتلك الحروف المعينة ظهر الأثر. ولو كان القائل غافلاً عن نطقه. وقد اتفق مثل هذا لبعض أصحابنا، وهو يقرأ القرآن. فمرَّ بآية فرأى أثراً عندها فتعجّب من ذلك، ولم يدر ما سببه فتفطّن لقراءته على الآيات المتقدمات فقرأ، فلما وصل إلى آية معينة رأى الانفعال. فكلما كرّرها رأى الانفعال، وعرف أن الآية صادفت عند التلاوة محلّها الذي تفعل فيه بالخاصية فاتخذها اسماً. فكان يفعل به ذلك الأمر متى شاء. فمثل هذا لا يغتر به المحقق، وإنما فرحه بما تحقق به.

كما قبل لأبي يزيد: ما اسم الله الأعظم؟

فقال: اصدق، وخذ أي اسم شئت.

وأحاله على التحقيق لا على النطق واللفظ.

فقال تعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهُمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ (١).

وللقلب وجهان:

ظاهرً، وباطن.

فباطنهُ: لا يقبل المحو. بل هو إثبات مجرد محقق.

وظاهره: يقبل المحو. هو لوح المحو والإثبات. فيثبت فيه وقتاً أمر ما ثم: ﴿يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَآهُ وَرُكْبِتُ وَعِندَهُۥ أُمُ ٱلۡكِتَٰبِ ۞﴾(٢). فلو كان صاحب الكتاب مؤمناً بكل كتابه ما ضلَّ أبداً. ولكن آمن ببعض وكفر ببعض فهو الكافر حقاً.

قال تعالى: ﴿وَيَنُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُثُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ۞ أُوْلَتِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًا﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة المجادلة، الآية رقم (٢٢).

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم، سورة الرعد، الآية رقم (٣٩).

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم، سورة النساء، الآيتان رقم (١٥٠، ١٥١).

#### رسائل ابن عربي

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنْبِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَادِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ أُولَيِّكَ هُمْ شُرُّ الْمَرِيَّةِ ﴾ (١).

وبهذه المثابة هم أصحاب علم الرسوم، وأكثر أهل النظر الفكري من الفلاسفة وأصحاب الكلام، يصدقون ببعض ما يأتي به أولياء الله مما يتحققون به من المواجيد والأسرار، التي شاهدوها ووجدوها. فما وافق نظرهم وعلمهم صدقوا به، وما لم يوافق نظرهم وعلمهم ردوه وأنكروه. وقالوا: هذا باطل لمخالفة دليلنا. ولعل دليل هذا المسكين لم يكمل أركانه. وهو يتخيل أنه كامل. فهلا سلم هذا القول لصاحبه، ولا يلزمه التصديق فكان يجني ثمرة التسليم، وأنا والله أخاف على المنكرين على هذه الطائفة.

وقد قال بعضهم: من قعد معهم ـ يعني مع أهل الحقائق من الصوفية ـ وخالفهم في شيء مما يتحققون به نزع الله نور الإيمان من قلبه.

وقد سأل بعض النظار ممن يدّعي الحكمة بعض المحققين من أهل الوجود عن مسألة، وأنا حاضر، وطلبته تعود، فأخذ المحقق يتكلم في تلك المسألة. فقال له الناظر: هذا لا يصح عندي. فبيّته لي، فلعلّي فيه على غلط. فعرف المحقق أنها قولة واهية منه فسكت عنه من أجل الجدل والخصام. فإنهم لا يقولون به لما فيه من سوء الأدب، ورفع البركة.

قال ﷺ؛ وقد تنازع أصحابه عنده: (عندي لا ينبغي التنازع)(٢).

وقال ﷺ: (أُريت ليلة القدر، فتلاحى رجلان، فرُفعت)(٣).

فطريق الكشف والشهود لا تحتمل المجادلة والرُّد على قائله، وحرمانه يعود على المنكر وصاحب الوجود مسعود بما حصل عليه فقام واحد من طلبة ذلك الشيخ وقال للنظار:

المسألة التي أوردها سيدنا في غاية الإيضاح صحيحة وإن لم أقدر على العبارة عنها.

فقال الفقيه: كلام مليح مزخرف حسن النسج تقبله العقول بأول وهلة، فإذا حككته في

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم، سورة البيّنة، الآية رقم (٦).

 <sup>(</sup>۲) حديث: (عندي لا ينبغي التنازع)، رواه البخاري في العلم ۲۹، والجهاد ۱۷۲، والجزية ۲، والمغازي
 ۸۳. ورواه مسلم في الوصية ۲۰، ورواه أحمد بن حنبل في المسند ۱۹٦/۲. انظر: المعجم المفهرس
 لألفاظ الحديث.

 <sup>(</sup>٣) حديث: (أريث ليلة القدر فتلاحى رجلان فرفعت)، رواه البخاري في ليلة القدر ٤، والأدب ٤٤،
 ورواه الدارمى في الصوم ٥٦، ورواه الموطأ في الاعتكاف ١٣، ورواه أحمد بن حنبل ٢١٣/٥، ٣١٩.

محكّ النظر، وسبرته بالأدلة ذهب ولم يكن له وجود، وكان باطلاً محضاً. مثل هذه المسألة التي أوردها سيدنا الساعة.

فسكت ذلك الشيخ عن الكلام فيها، ولم يتفطّن الناظر فيما قاله وما جرى على لسانه. وكان ذلك تعريفاً لهذا المحقق بما في نفس هذا الناظر، ليمسك عن الكلام معه في مثل هذه الأمور.

ثم لتعلم أن الإيمان المؤيد بالأعمال الصالحة أقسامُهُ في يد الحضرة المقدّسة. فيرى عند إقامته فيها تفجّر أنهار العلوم والمعارف والحكم والأسرار من بين تلك الأنامل ويرى ما ملكته تلك اليد لأصحاب المقامات المحمدية فتتغذى بذلك روحانية ساكن هذه الحضرة. وهي رابعة أربعة كلهم مشتركون في هذا المقام الأقدس. فهذه حضرة الإقامة.

والثانية: حضرة النور.

والثالثة: حضرة العقل.

والرابعة: حضرة الإنسان.

وحضرة الإنسان أتمّ الحضرات وجوداً، فحضرة الإقامة إذا نزلها العبد شرب من نهر الديمومية، وأنتج له هذا المقام بهذه الحضرة مقام الخشية الربّانية، والرضا الإلهي.

فإن الخشية الإلهية تفتح حضرة أخرى غير هذه. سيردُ ذكرها في «الفتوحات المكية»، وكذلك خشية الهوية سترد أيضاً في منازل «الفتوحات المكية» سكتنا عنهما.

وهذا المنزل الذي تكلمنا عليه في هذا الكتاب، فهو منازل الفناء وطلوع الشمس، وله مرتبة الإحسان الذي يراك به لا الإحسان الذي تراه به.

قال جبريل عَلِيْ للنبي بَيْلِيْ: مَا الإحسان؟

قال: أن تعبد الله كأنك تراه (١٠).

وأشار لأهل الإشارات بقوله: (فإن لم تكن تراه...). أي: رؤيته لا تكون إلا بفنائك عنك. وأثبت الألف من «تراه»، لأجل ظهوره لتعلق الرؤية، إذ لو حذفها وقال: (فإن لم تكن

<sup>(</sup>١) حديث: (ما الإحسان؟ أن تعبد الله...)، رواه البخاري في الإيمان ٣٧، وتفسير سورة (٣١)، ورواه مسلم في الإيمان ١، ٥، ٧، ورواه النسائي في الإيمان ٥، ٦.

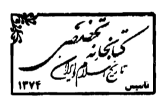
انظر: المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي، ٢٠١/٢.

#### رسائل ابن عربی

تره) لم يصح الرؤية فإن «الهاء» من «تراه» كناية عن الغائب، والغائب لا يُرى والألف محذوفة. فكان يرى بلا رؤية. هذا لا يصح فلهذا ثبت.

وأمّا محكْمُة ثبوت الهاء فإنه كان معنى (فإن لم تكن تراه). إشارة إلى أنك إذا رأيت، بوجود الألف، فلا تقل أحطت فإنه تعالى يجلّ ويعزّ عن أن يحاط به، وما لم يحط به. فتكون «الهاء» الذي هو ضمير ما غاب عنك من حقيقة الحق عند الرؤية تشهد لك بعدم الإحاطة.

واللَّه يقول الحق وهو يهدي السبيل تم الكتاب، بحمد اللَّه الملك الوهاب



## رسائك ابث عربي

### تاج التراجم والقسم الإلهي والأحدية وحلية الأبدال ورسائل أخرى

هذا هو «المجلد الخامس» من رسائل محيي الدين بن عربي .فإنه يحتوي على ثماني رسائل كتبت في فترات متفاوتة ، هذه الأعمال لابن عربي كتبت بالنور لا بالفكر العام . والفرق بينهما أن صاحب الفكر يظن ظناً ، أما صاحب النور الذوقي فإنه يكتب ما يُملى عليه من القلب . والقلب يأخذ من عند ربه .

اقرأ هذه الرسائل ، وادخل عليها بروحك لا بعقلك فقط . فإن دخلت عليها بعقلك فقط فإنك لن تقرأ إلا نفسك . وإن دخلت عليها بروحك امتلأ قلبك نوراً ، وعقلك حكمة ، وازددت بصيرة على البصر والفكر . فلا تحرمن نفسك من النور ، واقنع بأن هناك إدراك أعلى للروح . فزكمها بالذكر تعطك الكثير والكثير . وتحبيى إليك ثمرات كل شيء رزقاً من لدنه تعالى .